
~10

CUADERNO

LA SINODALIDAD, UNA FORMA MÁS COMPLETA  
DE SER Y PROCEDER EN LA IGLESIA
Rafael Luciani

Al conmemorarse los 50 años de la insti-
tución del Sínodo de los obispos, el papa 
expresó en su discurso que «el camino 

de la sinodalidad es el camino que Dios espe-
ra de la Iglesia del tercer milenio». A la luz de 
esta afirmación se sitúa la relevancia que tiene 
la sinodalidad en relación con la transforma-
ción de nuestra institución y se invita a toda 
la Iglesia a emprender procesos de escucha  
y discernimiento que contribuyan a construir 
un nuevo modelo eclesial para los nuevos tiem-
pos. A este llamado responde la convocatoria 
a un Sínodo, cuyo lema es: «Por una Iglesia 
sinodal: comunión, participación y misión» y 
con el objetivo de contribuir a la renovación de 
la vida eclesial al estilo del viejo principio de la 
canonística medieval: «lo que afecta a todos, 
debe ser tratado y aprobado por todos».

En la tradición de la Iglesia encontramos 
numerosos ejemplos de buenas prácticas que 
han acompañado procesos de renovación. 
Recordemos la regla de oro de san Cipriano, 
que puede ser vista como la forma sinodal del 
primer milenio y que ofrece el marco inter-
pretativo más adecuado para pensar los retos 
actuales: «nada sin el consejo de los presbíte-
ros y el consenso del pueblo». Para este obispo 
de Cartago, tomar consejo del presbiterio y 
construir consenso con él, fueron experiencias 
fundamentales en su ejercicio episcopal para 
mantener la comunión en la Iglesia. A tal fin, 
pudo idear métodos basados en el diálogo y el 

discernimiento en común que posibilitaron la 
participación de todos, y no solo de los pres-
bíteros, en la deliberación y toma de decisio-
nes. El primer milenio ofrece ejemplos de una 
forma de la Iglesia, en la que el ejercicio del 
poder se entendió como responsabilidad com-
partida. Hoy se nos pide imaginar un nuevo 
modelo institucional para la Iglesia del tercer 
milenio profundizando la senda abierta por  
el Vaticano II.

Procesos de renovación y reforma
Este Concilio comprendió que, siendo la Igle-
sia un sujeto histórico, ella siempre estará 
necesitada, según postula uno de sus docu-
mentos, Unitatis redintegratio (UR), de pro-
cesos de «renovación y reformas», de modo 
orgánico, como un todo, porque «Cristo llama 
a la Iglesia peregrinante hacia una perenne 
reforma, de la que la Iglesia misma, en cuanto 
institución humana y terrena, tiene siempre 
necesidad» (UR, 6). En continuidad con el 
texto y el espíritu del Concilio, Francisco ha 
señalado que «la Iglesia siempre tiene nece-
sidad de renovarse porque sus miembros son 
pecadores y necesitan de conversión», pero 
no se ha referido a la reforma de la Iglesia 
como un acto puntual, sino a un proceso cons-
tante y permanente de conversión de «toda  
la Iglesia entera». Dicha visión se expresará 
en su Exhortación Evangelii Gaudium (EG). 
Ahí dice: Fo

to
: 

©
 C

ar
lo

s 
D

an
ie

l, 
C

at
ho

pi
c



11~



~12

CUADERNO

Pablo VI invitó a ampliar el llamado a la 
renovación, para expresar con fuerza que 
no se dirige sólo a los individuos aislados, 
sino a la Iglesia entera […] El Concilio Vati-
cano II presentó la conversión eclesial como 
la apertura a una permanente reforma de sí 
por fidelidad a Jesucristo […] Cristo llama a 
la Iglesia peregrinante hacia una perenne 
reforma (EG, 26).

Esta referencia que hace Francisco a Pablo VI 
es muy importante. Por una parte, resuenan 
las palabras que Pablo VI dirigió a la Curia 
Romana en 1963, con las que invitaba a recibir 
el Concilio con un espíritu de perennis refor-
matio (reforma perpetua) en el marco de una 
renovatio ecclesiae (renovación de la Iglesia), 
pero también trae a la memoria el discurso 
de apertura de la segunda sesión del Vaticano 
II. Ahí Pablo VI explicó que «la reforma que 
pretende el Concilio no es, pues, un cambio 
radical de la vida presente de la Iglesia, o bien 
una ruptura con la tradición en lo que ésta 
tiene de esencial y digno de veneración, sino 
que más bien en esa reforma rinde home-
naje a esta tradición al querer despojarla de 
toda caduca y defectuosa manifestación para 
hacerla genuina y fecunda». Agregó después 
que esta tarea supone el «deseo, necesidad  
y deber de la Iglesia, que se dé finalmente una 
más completa definición de sí misma».

Superar el modelo institucional  
clerical
En el actual contexto epocal y eclesial que vivi-
mos, la sociedad pide nuevamente a la Iglesia 
su conversión, pero, ¿qué debemos cambiar? 
En su libro Nueva conciencia de la Iglesia en 
América Latina, Ronaldo Muñoz decía que el 
modelo eclesial «institucional clerical [es] uno 
de los grandes obstáculos estructurales del 
descubrimiento del evangelio». Hoy Francisco 
coincide con este diagnóstico y se refiere al 
clericalismo como la «raíz de los males» soste-
nido sobre una mala concepción de la vocación  

—«el complejo del elegido»— y un ejercicio 
deshumanizador del poder —«la patología del 
poder eclesial»—.

Para comprender lo que significa el modelo ins-
titucional clerical, nos podemos referir a estu-
dios recientes. En Australia, el Final Report  
de la Royal Commission into Institutional  
Responses to Child Sexual Abuse sostiene que:

[…] entre sus principales manifestaciones se 
encuentran un estilo autoritario de liderazgo 
ministerial, una cosmovisión rígidamente 
jerárquica y una identificación virtual de la 
santidad y la gracia de la Iglesia con el estado 
clerical […] Un modelo institucional monár-
quico en la práctica y socialmente estratifi-
cada. La naturaleza propia de tal estructura 
ha creado una aristocracia clerical que se 
expresa tanto en los estilos de vida como en 
las relaciones de poder y obediencia.

No estamos ante un problema puntual o coyun-
tural. El problema es sistémico y está relacio-
nado con la concepción y el ejercicio del poder 
y la autoridad en la Iglesia. El Documento 
preparatorio del Sínodo sobre la sinodalidad 
(DP) va en esta línea al recordarnos que:

[…] la Iglesia entera está llamada a confron-
tarse con el peso de una cultura impregnada 
de clericalismo, heredada de su historia, y de 
formas de ejercicio de la autoridad en las que 
se insertan los diversos tipos de abuso (de 
poder, económicos, de conciencia, sexuales). 
Es impensable una conversión del accionar 
eclesial sin la participación activa de todos los 
integrantes del Pueblo de Dios (DP, 6).

Ante esta realidad, cabe recordar la adverten-
cia del dominico y perito de Vaticano II, Yves 
Congar, en un texto de 1972, «Renovación del 
espíritu y reforma de la institución»:

[…] habremos de preguntarnos si será sufi-
ciente un aggiornamento o si no será necesaria 
alguna otra cosa. La pregunta se impone en 



13~

la medida en que las instituciones de la Igle-
sia arrancan de un mundo cultural que ya no 
podría tener cabida en el nuevo mundo cultural.

Visto así, la superación de una cultura ecle-
sial clerical pasará por la construcción de un 
nuevo modelo institucional.

Caminar juntos, la forma de un nuevo 
modelo institucional
El papa Francisco describe el nuevo modelo 
con las siguientes palabras: «lo que el Señor 
nos pide, en cierto sentido, ya está todo con-
tenido en la palabra “sínodo”: caminar jun-
tos, laicos, pastores, obispo de Roma», pero,  
¿qué significa esta expresión? El DP nos 
explica que «caminar juntos» puede ser 
entendido según dos perspectivas fuerte-
mente interconectadas. La primera mira a 
la vida interna de las Iglesias particulares,  
«a las relaciones entre los sujetos que las 
constituyen (la relación entre los fieles y sus 
pastores, también a través de los organismos 
de participación previstos por la disciplina 
canónica, incluido el sínodo diocesano) y a las 

comunidades en las cuales se articulan (en 
particular las parroquias)» (DP, 28). Mientras 
que «la segunda perspectiva considera cómo 
el Pueblo de Dios camina junto a la familia 
humana completa» (DP, 29).

El documento de la Comisión Teológica Inter-
nacional sobre la Sinodalidad en la vida y en 
la misión de la Iglesia (CTI Sin) nos explica el 
alcance de la «sinodalidad» al definirla como 
una «dimensión constitutiva de toda la Igle-
sia» (CTI Sin, 1,5,42,57,70,76,94,116) que se 
refiere a «la específica forma de vivir y obrar/
operar de la Iglesia/Pueblo de Dios que mani-
fiesta y realiza en concreto su ser comunión en 
el caminar juntos, en el reunirse en asamblea  
y en el participar activamente de todos sus 
miembros en su misión evangelizadora» (CTI 
Sin, 6). Tal noción supone revisar las «rela-
ciones y mentalidades» (ser) y las «dinámicas 
comunicativas y estructuras» (operar), a la vez. 
Nos invita a un reaprendizaje o conversión.

Pero «caminar juntos» también tiene otra 
implicación: el hecho de que cualquier pro-
ceso de reformas debe buscar los modos de 

Fo
to

: 
©

 V
yt

as
_s

db
, 

C
at

ho
pi

c



~14

CUADERNO

involucrar a todo el Pueblo de Dios, en su 
totalidad, en los procesos de discernimiento, 
elaboración y toma de decisiones en la Iglesia 
(Aparecida, 371). De ahí que una Iglesia sino-
dal supone reunirnos y discernir juntos para 
accionar modalidades y procesos decisionales 
que surjan de la participación de todos(as) 
como lo expresa Lumen gentium (LG), una 
de las cuatro constituciones de Vaticano II,  
o como sostiene la Comisión Teológica Inter-
nacional: «la dimensión sinodal de la Iglesia 
se debe expresar mediante la realización y 
el gobierno de procesos de participación  
y de discernimiento capaces de manifestar el 
dinamismo de comunión que inspira todas las 
decisiones eclesiales» (CTI Sin, 53,67,76).

De todo esto deriva una cuestión fundamental 
que ha de guiar el discernimiento de la actual 
renovación eclesial: «¿cómo se realiza hoy 
este caminar juntos en la propia Iglesia parti-
cular? ¿Qué pasos nos invita a dar el Espíritu 
para crecer en nuestro caminar juntos?» (DP, 
26), es decir, en sinodalidad. Especialmente si 
se ha afirmado que «una Iglesia sinodal es una 
Iglesia participativa y corresponsable, llamada 
a articular la participación de todos, según la 
vocación de cada uno» (CTI Sin, 67).

Nuevas dinámicas comunicativas  
para una Iglesia sinodal
Como sostiene la Comisión Teológica Interna-
cional, en su documento sobre el Sínodo, (CTI 
Sin) «el concepto de sinodalidad se refiere a 
la corresponsabilidad y a la participación de 
todo el Pueblo de Dios en la vida y la misión 
de la Iglesia» CTI Sin, 7). Si bien es cierto que 
la corresponsabilidad expresa el carácter de 
sujeto activo de todos(as) los bautizados, la 
participación supone la complementariedad 
necesaria a partir de lo que cada uno/a puede 
aportar, laicado, vida religiosa, presbiterado, 
episcopado y considerando los propios dones, 
carismas, servicios y ministerios (CTI Sin, 67).

A la vez, cada sujeto en la Iglesia goza por 
el bautismo de igualdad de derechos y debe-
res en relación con todo lo que involucre a la 
misión de la Iglesia. Desde este horizonte se 
puede construir el nosotros eclesial, como lo 
denomina la teóloga Serena Noceti, mediante 
la puesta en práctica de una serie de dinámi-
cas comunicativas.

Es oportuno recordar la Carta a todo el Pue-
blo de Dios en Chile, en donde Francisco dice: 
«invito a todos los organismos [diocesanos], 
sean del área que sea, a buscar consciente  
y lucidamente espacios de comunión y partici-
pación para que la Unción del Pueblo de Dios 
encuentre sus mediaciones concretas para 
manifestarse».

Podemos referirnos a tres características pro-
pias de un modo de proceder sinodal. Primero, 
«toda la comunidad, en la libre y rica diversi-
dad de sus miembros, ha de ser convocada». 
No unos pocos; segundo, dicha convocatoria 
es para participar en un proceso de discerni-
miento comunal que se concretiza al «orar, 
escuchar, analizar, dialogar y aconsejar» en 
conjunto, y tercero, la finalidad de la convoca-
toria no es sólo para conocernos mejor y com-
partir experiencias, sino «para que se tomen 
las decisiones pastorales más conformes con 
la voluntad de Dios» (CTI Sin, 68). En este 
modelo la última palabra nunca puede ser 
tomada, aisladamente, por algunos o por uno, 
sino que debe surgir del consenso de todos los 
fieles (LG, 12,25).

La novedad de la escucha
En el discurso pronunciado por los 50 años 
del Sínodo y que ya mencionamos anterior-
mente, el papa señala que:

[…] una Iglesia sinodal es una Iglesia  
de la escucha […]. Es una escucha recíproca 
en la cual cada uno tiene algo que aprender 



15~

CUADERNO

[…]. Es escucha de Dios, hasta escuchar con 
Él el clamor del pueblo; y es escucha del pue-
blo, hasta respirar en él la voluntad a la que 
Dios nos llama.

El ejercicio de la escucha es indispensable en 
una eclesiología sinodal pues parte del reco-
nocimiento de la identidad propia de cada 
sujeto eclesial: laicos(as), presbíteros, religio-
sos(as), obispos, papa, a partir de relaciones 
horizontales fundadas en la radicalidad de la 
dignidad bautismal y en la participación en el 
sacerdocio común de todos los fieles (LG, 10).

Podemos decir que la Iglesia en su conjunto 
es cualificada por medio de los procesos de 
escucha en los que cada sujeto eclesial aporta 
algo que completa la identidad y la misión del 
otro, como lo expresa el decreto del Vaticano II 
sobre el apostolado de los laicos, Apostoli-
cam actuositatem (AA), y lo hace desde lo 
que cada uno tiene que aportar (AA, 29). Tal 
modelo supone superar relaciones desiguales, 
de superioridad y subordinación, y pasar a la 
lógica de la «recíproca necesidad» (LG, 32) 
propia de una «participación corresponsable» 
de todos(as). Ser escuchados es un derecho 
de cada persona en la Iglesia, pero la escucha 
tiene una finalidad específica: tomar consejos 
a partir de lo escuchado y esto es un deber 
propio de quienes ejercen la autoridad.

Dice Francisco que «escuchar no es lo mismo 
que oír». Podemos añadir que tampoco es 
equivalente a consultar. La razón es que, en 
una Iglesia sinodal, la escucha se hace al 
discernir en conjunto, en un proceso de dis-
cernimiento comunal y no individual, porque 
se trata de «conocer lo que el Espíritu «dice  
a las Iglesias» (Ap, 2,7) y encontrar modos de 
proceder acordes a cada época, es decir, «una 
acomodación más profunda en todo el ámbito 
de la vida cristiana», según Ad Gentes (AG) 
otro de los documentos de Vaticano II. Por 
ello, la escucha no es un fin en sí mismo. Ella 

se realiza en el marco de un proceso mayor. Es 
importante tener en cuenta todas las acciones 
antes mencionadas a la hora de emprender un 
proceso de escucha: «orar, escuchar, analizar, 
dialogar y aconsejar» (CTI Sin, 68), porque 
la finalidad de un camino sinodal no es sim-
plemente encontrarnos, oírnos y conocernos 
mejor, sino discernir en conjunto «para que se 
tomen las decisiones pastorales». Éste es uno 
de los aspectos que definen la naturaleza de 
una Iglesia sinodal.

Consecuentemente, podemos preguntarnos: 
¿cuáles son las mediaciones por medio de 
las cuales escuchamos al Espíritu para hacer 
un discernimiento en conjunto y una toma de 
decisiones compartida? Para comprender lo 
que esto implica, podemos recordar las pala-
bras de Mons. Emiel-Joseph De Smedt, una de 
las voces más autorizadas del Concilio. En su 
libro sobre el Sacerdocio de los fieles, publi-
cado en 1962, decía que «el cuerpo docente 
[obispos] no descansa exclusivamente en la 
acción del Espíritu Santo sobre los obispos; 
sino que también [debe] escuchar la acción 
del mismo Espíritu en el pueblo de Dios. Por 
lo tanto, el cuerpo docente no solo habla al 
Pueblo de Dios, sino que también escucha  
a este Pueblo en quien Cristo continúa su 
enseñanza». Así, los obispos, como el resto de 
los fieles, deben escuchar al Pueblo de Dios, 
como parte integrante de él y, junto a él, dis-
cernir y elaborar decisiones pastorales, por-
que «desde los obispos hasta los últimos fieles 
laicos, prestan su consentimiento universal  
en las cosas de fe y costumbres» (LG, 12).

En una Iglesia sinodal, lo que está en juego no 
es el sentir de cada obispo o de la jerarquía en sí 
misma, sino el sentir de toda la Iglesia en todo 
el pueblo y que tiene su punto de partida y tam-
bién su punto de llegada en el Pueblo de Dios.

Podemos concluir diciendo que el momento 
eclesial actual nos convoca a la tarea de repen-



~16

Para saber más:
Documentos del Concilio Vaticano II. Se pue-

den consultar completos en: https://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_ 
vatican_council/index_sp.htm

Muñoz, Rolando. Nueva Conciencia de la Igle-
sia en América Latina. España: Ediciones 
Sígueme, 1974.

Foto: © amorsanto, Cathopic

sar la totalidad de la vida eclesial en clave 
sinodal. Si «la sinodalidad es una dimensión 
constitutiva de la Iglesia que, a través de ella, 
se manifiesta y configura como Pueblo de 
Dios» (CTI Sin, 42), entonces hay que hacer lo 
posible para que caminemos hacia una autén-
tica sinodalización de toda la Iglesia. El gran 
reto será, pues, el de crear un modelo institu-
cional que dé cauce a un nuevo modo eclesial 
de proceder para la Iglesia del tercer milenio.  
A saber, el de una Iglesia sinodal porque, como 
sostuvo Francisco en su «Discurso a la Dióce-
sis de Roma» en septiembre de 2021:

[…] la sinodalidad no es el capítulo de un tra-
tado de eclesiología, y menos aún una moda, 
un eslogan o el nuevo término a utilizar o 
manipular en nuestras reuniones. ¡No! La 
sinodalidad expresa la naturaleza de la Igle-
sia, su forma, su estilo, su misión. Hablamos 

de Iglesia sinodal, evitando considerarla un 
título entre otros.

Sin este horizonte en mente, se puede correr el 
riesgo de limitar la comprensión y el ejercicio 
de la sinodalidad a una mera práctica afectiva 
y ambiental, sin que se traduzca efectivamente 
en cambios concretos que ayuden a superar el 
actual modelo institucional clerical.  


