
565
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

El corazón de la recepción actual 
de la eclesiología del Pueblo de Dios 

“Nuevos caminos en la teología 
y la práctica del sensus fidei” 

Rafael Luciani*

Sumario
El	proceso	sinodal	actual	(2021-2024)	está	propiciando	una	profundización	
de	la	teología	del	sensus fidei	a	la	luz	de	su	práctica	mediante	dinámicas	
comunicativas	 como	 la	 consultación,	 la	 escucha,	 el	 discernimiento	 en	
común	 y	 la	 elaboración	de	 decisiones	 con	 el	 fin	 de	 descubrir	 lo	 que	 el	
Espíritu	pide	hoy	a	las	Iglesias.	Su	desarrollo	e	implementación	es	expresión	
de	la	maduración	de	la	eclesiología	del	Pueblo	de	Dios	en	los	últimos	años	
y,	especialmente,	 la	eclesiología	de	 las	 Iglesias	 locales.	Estamos	ante	un	
nuevo	giro	eclesiológico	que	hunde	sus	raíces	en	la	lectura	entrecruzada	
de Lumen gentium	 12	 (sensus fidei)	y	23	 (Iglesias	 locales).	Esto	avizora	
la	 emergencia	 de	 una	 nueva	 recepción	 de	 la	 pneumatología	 en	 la	 vida	
eclesial	con	implicaciones	importantes	para	la	vinculación	corresponsable	
de	todos	los	fieles	en	la	Iglesia.	Uno	de	los	elementos	más	novedosos	surge	
de	una	nueva	dinámica	comunicativa	llamada	la	restitución,	que	permite	
avanzar en el camino hacia la construcción del sensus totius populi, pues	
no	 podemos	 hablar	 de	modo	 genérico	 de	 un	 consenso	 entre	 todos	 los	
fieles,	 como	si	 fueran	sujetos	 sin	 identidades,	 estilos	de	vida	y	 culturas	
diversas.	Esta	dinámica	da	forma	una	nueva	trilogía	a	tomar	en	cuenta	en	
los	procesos	eclesiales:	traditio-receptio-restitutio.	En	todo	esto	estamos	
viviendo	una	primera	emergencia	de	lo	que	será	una	eclesialidad sinodal.	
Estos	y	otros	elementos	que	se	presentan	quieren	ofrecer	el	corazón	de	la	
recepción	actual	de	la	eclesiología	del	Pueblo	de	Dios.	

Palabras clave:	Eclesiología,	Pueblo	de	Dios,	Lumen gentium,	sinodalidad,	
Sínodo, sensus fidei,	restitución,	escucha.	

*	 Laico	 venezolano,	 Doctor	 en	 Teología	 por	 la	 Pontificia	 Universidad	 Gregoriana	 e	
investigación	postdoctoral	 en	 la	 Julius	Maximilians	Universität.	 Profesor	Titular	de	 la	

Med. / Vol. XLVIII / N.° 185 / Septiembre - diciembre (2022) / pp. 565-596 - ISSN 0121-4977 / Bogotá-Colombia



566

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

The heart of the current reception  
of the ecclesiology of the People of God

“New Paths in the Theology  
and Practice of Sensus Fidei” 

Summary 

The current synodal process (2021-2024) is fostering a 
deepening of the theology of sensus fidei in light of its practice 
through communicative dynamics such as consultation, listening, 
discernment in common and decision-making with the purpose 
of discovering what the Spirit is asking of the churches today. 
Its development and implementation are an expression of the 
maturation of the ecclesiology of the People of God in recent years 
and, especially, the ecclesiology of the local Church. We are facing 
a new ecclesiological tendency with roots in the intersecting 
reading of Lumen gentium 12 (sensus fidei) and 23 (local 
Churches). This anticipates the emergence of a new reception 
of pneumatology in ecclesial life with important implications for 
the co-responsible bonding of all the faithful in the Church. One of 
the most innovative elements arises from a new communicative 
dynamic called restitution, which allows us to advance on the 
path towards the construction of the sensus totius populi, since 
we cannot speak in a generic way of a consensus among all 
the faithful, as if they were subjects without diverse identities, 
lifestyles and cultures. This vitality conforms a new trilogy to 
be taken into account in ecclesial processes: traditio-receptio-
restitutio. In all this we are experiencing an initial outpouring of 
what will become a synodal ecclesiality. These and other elements 
presented are meant to offer the essence of the current treatment 
of the ecclesiology of the People of God. 

Key words: Ecclesiology, People of God, Lumen gentium, 
synodality, Synod, sensus fidei, restitution, listening. 

Universidad Católica Andrés Bello de Caracas y Extraordinario en la Escuela de Teología 
y Ministerio del Boston College. Enseña eclesiología, Concilio Vaticano II y Cristología. 
Sirve como perito del CELAM, miembro del ETAP (equipo de teólogas/os asesoras/es de 
la presidencia de la CLAR), y miembro experto de la Comisión Teológica de la Secretaría 
General del Sínodo.



567
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

INTRODUCCIÓN 

El	 proceso	 sinodal	 actual	 (2021-2024)	 está	 propiciando	
una	profundización	de	 la	 teología	del	sensus fidei a la luz 
de	 su	 práctica	 mediante	 dinámicas	 comunicativas	 como	
la	 consultación,	 la	 escucha,	 el	 discernimiento	 en	 común	

y	 la	 elaboración	 de	 decisiones	 con	 el	 fin	 de	 descubrir	 lo	 que	 el	
Espíritu	pide	hoy	a	las	Iglesias.	Su	desarrollo	e	implementación	es	
expresión	de	 la	maduración	de	 la	eclesiología	del	Pueblo	de	Dios	
en	los	últimos	años	y,	especialmente,	la	eclesiología	de	las	Iglesias	
locales.	 Estamos	 ante	un	nuevo	giro	 eclesiológico	que	hunde	 sus	
raíces	en	la	lectura	entrecruzada	de	Lumen gentium	12	(sensus fidei)	
y	 23	 (Iglesias	 locales).	 Esto	 avizora	 la	 emergencia	 de	 una	 nueva	
recepción	de	la	pneumatología	en	la	vida	eclesial	con	implicaciones	
importantes	para	la	vinculación	corresponsable	de	todos	los	fieles	
en	la	Iglesia.	

Uno	 de	 los	 elementos	 más	 novedosos	 surge	 de	 una	 nueva	
dinámica	comunicativa	llamada	la	restitución,	que	permite	avanzar	
en el camino hacia la construcción del sensus totius populi, pues	
no	podemos	hablar	de	modo	genérico	de	un	consenso	entre	todos	
los	 fieles,	 como	 si	 fueran	 sujetos	 sin	 identidades,	 estilos	 de	 vida	
y	 culturas	 diversas.	 Esta	 dinámica	da	 forma	 a	 una	nueva	 trilogía	
a	 tomar	 en	 cuenta	 —a	 saber,	 traditio-receptio-restitutio—	 que	
hace	 que	 los	 procesos	 eclesiales	 sean	 permanentes	 en	 relación	
a	 la	 interpretación	 y	 la	 evolución	 del	 depósito	 de	 la	 fe.	 Y	 dicha	
eclesiogénesis	 se	 funda	 en	 la	 acción	 propia	 del	 espíritu.	 En	 todo	
esto	 estamos	 viviendo	 una	 primera	 emergencia	 de	 lo	 que	 será	
una eclesialidad sinodal.	 A	 continuación	 presentaremos	 algunos	



568

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

elementos que caracterizan el corazón de esta nueva fase de la 
recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios a la luz 
de las Iglesias locales que recupera y profundiza la dimensión 
pneumatológica de la Iglesia. 

EL RENACER DE LA TEOLOGÍA Y LA PRÁCTICA  
DEL SENSUS FIDEI 

Según Vicente de Lérins, mantenemos “lo que se ha creído en 
todas partes, siempre y por todos” (quo ubique, quod semper, quod 
ab omnibus creditum est) (Commonitorium, cap. 2,6). Aunque no se 
mencione explícitamente la palabra sensus fidei, el adagio de Lérins 
sigue expresando la conciencia de una recepción y una evolución 
en la comprensión y la experiencia de la fe que implica tanto a las 
personas como a las Iglesias locales. Para que el lema funcione, 
necesita dinámicas constantes de creación de consenso y procesos 
que sostengan la comunión en la Iglesia. Esto supone la comprensión 
de la tradición como un cuerpo vivo capaz de ser discernido, 
interpretado y profundizado a través del sentido de la fe de todos 
los fieles, lo cual no está exento de tensiones hermenéuticas, sean 
generadas por continuidades, discontinuidades o novedades, en la 
interpretación y evolución del depósito de la fe. Es claro que “no se 
puede conservar la doctrina sin hacerla progresar”1 pero, hoy en 
día, se recupera la comprensión de que este progreso o desarrollo 
también puede surgir de la práctica del sensus fidei fidelium, porque 
“en la Iglesia, la realidad viva del saber consciente de la fe llega 

1	 “La Tradición es una realidad viva y sólo una mirada superficial puede ver el depósito 
de la fe como algo estático. La Palabra de Dios no puede ser conservada con naftalina, 
como si se tratara de una manta vieja que hay que proteger de la polilla. ¡No! La Palabra 
de Dios es una realidad dinámica, siempre viva, que progresa y crece porque tiende 
hacia un cumplimiento que los hombres no pueden detener. Esta ley del progreso, según 
la feliz formulación de san Vicente de Lerins: «Annis consolidetur, dilatetur tempore, 
sublimetur aetate» (Conmonitorium, 23.9: PL 50), pertenece a la peculiar condición de 
la verdad revelada en cuanto que es transmitida por la Iglesia, y no comporta de manera 
alguna un cambio de doctrina. No se puede conservar la doctrina sin hacerla progresar”. 
Francisco, Discurso con motivo del XXV aniversario del Catecismo de la Iglesia Católica 
(Octubre 11, 2017) https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/
october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.
html



569
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

progresivamente más y más a sí misma, no en una reflexión previa 
al acto, sino en el acto mismo”2. 

Aquí, el sensus fidei desempeña un papel clave como locus 
theologicus en la medida en que es fuente y mediación de la 
revelación por la experiencia y el conocimiento connaturales, 
proporcionando así una maduración continua en la comprensión 
y expresión de esa misma revelación. Para el creyente, el sensus 
fidei descansa en la convicción de que el Espíritu recibido en el 
bautismo le hace capaz de expresar cosas sobre los contenidos de 
la fe. La autoridad de la Iglesia como universitas fidelium se basa 
en esta condición personal de cada creyente, pero es la Iglesia 
vivida como un todo, como la totalidad de los bautizados —y 
no un fiel solo— la que no puede equivocarse al creer (LG 12). 
Por tanto, podemos decir que el sensus fidei es una disposición 
personal e interior, una apertura existencial antropológica en 
cada persona manifestada en virtud del bautismo, pero que sólo 
se realiza en la interacción de todos los fieles mediante dinámicas 
comunicativas como la escucha mutua, es decir, como sensus 
fidelium para lograr la singularis antistitum et fidelium conspiratio  
(DV 10)3. 

El recurso explícito al sensus fidei ha sido usado para la 
declaración de los dogmas marianos de la Inmaculada Concepción 
y de la Asunción4. En este caso, podemos aplicar la definición por la 
cual “el sentido de la fe es un carisma libre que pertenece a todos 
los miembros de la Iglesia, un carisma de acuerdo interno con el 
objeto de la fe, en virtud del cual la Iglesia en su totalidad, que se 
expresa en el consentimiento de la fe, reconoce el objeto de la fe y 
lo confiesa en el desarrollo de su vida en constante consonancia 

2	 Karl Rahner, “Sobre el problema de la evolución del dogma”, Escritos de teología, 
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 53.

3	 Cf. Dario Vitali, Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione, Studium, Roma 2012, 67.
4	 Uno de los mejores estudios sobre la evolución de la doctrina y el sensus fidei en el 

caso de los dos dogmas marianos se encuentra en: Félix Palazzi, La tierra en el cielo. 
Disertación sobre el dogma de la Asunción de la Beata Virgen María, Universidad Católica 
Andrés Bello, Caracas 2007. Esp. 129-143.



570

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

con el magisterio eclesial”5. Hoy en día se profundiza a la luz de la 
sinodalidad y se le concibe como una dinámica espiritual que activa 
la participación corresponsable de todos los sujetos eclesiales  
—christifideles— en relación a todo el desarrollo de la vida y la 
misión de la Iglesia, y no sólo al depósito de la fe o la declaración 
de dogmas. Por ello, “la sinodalidad no sólo propone un modelo 
de intercambio y de consulta, sino que sobre todo permite que 
todos participen (...) en la diversidad y originalidad de los dones y 
servicios”6. 

La práctica actual del sensus fidei da cauce a este modo de 
proceder, sentando las bases —tales como actitudes, ambiente, 
argumentos— y el modo —consulta, escucha, discernimiento, 
decisiones— de ser y hacer Iglesia, y proporciona la dinámica 
eclesial más adecuada para poner en práctica el principio clásico 
que dice: “lo que afecta a todos debe ser tratado y aprobado por 
todos”. Esto implica, hoy, pensar una mejor articulación “entre 
el sensus fidei con el que están marcados todos los fieles, el 
discernimiento ejercido en los diversos niveles de realización de 
la sinodalidad y la autoridad de quien ejerce el ministerio pastoral 
de unidad y gobierno”7. En esta reciprocidad que permite pensar la 
rearticulación del todos, algunos y uno juega un papel fundamental 
el sentido de la fe de todos los fieles porque no se trata de una mera 
experiencia individual, sino de una auténtica dinámica espiritual 
que hace y constituye a la Iglesia a la luz de la experiencia del 
Espíritu y “en la vida del espíritu tampoco la reflexión capta nunca 
de manera total las razones y motivos que actúan realmente en 
un conocimiento o en una acción. En la mirada sencilla y directa 
sobre la realidad conocemos siempre más cosas de las que pueden 
consignar la reflexión y el análisis minucioso de este conocimiento 

5	 Wolfgang Beinert, “Bedeutung und Begründung des Glaubensinnes (sensus fidei) als 
eine dogmatischen Erkenntniskriterium”, Catholica 25 (1971) 293.

6	 Gilles Routhier, “Évangile et modèle de sociabilité”, Laval théologique et philosophique 
51/1 (1995) 69.

7	 Comisión Teológica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia 
(2018) 72 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_20180302_sinodalita_sp.html



571
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

y de su profundidad. Al obrar tenemos más motivos de los que 
podemos expresar en una reflexión anterior o posterior al acto”8. 

La emergencia de este modo eclesial de proceder se encuentra 
en el proceso actual del Sínodo sobre la sinodalidad (2021-2024). El 
Documento para la etapa continental (cf. DEC) del Sínodo recoge la 
práctica que surge de este modo de proceder eclesial rescatando “el 
precioso tesoro teológico contenido en el relato de una experiencia: 
la de haber escuchado la voz del Espíritu por parte del Pueblo de 
Dios, permitiendo que surja su sensus fidei” (DEC 8). La novedad 
radica en que se ha partido de “la experiencia de sinodalidad vivida 
de la consulta al Pueblo de Dios en las Iglesias locales” (DEC 9). 
De este modo, el sensus fidei pasa a ser el cauce de “un camino de 
conversión hacia una Iglesia sinodal que, a partir de la escucha, 
aprende a renovar su misión evangelizadora a la luz de los signos 
de los tiempos y así seguir ofreciendo a la humanidad una forma 
de ser y de vivir en la que todos puedan sentirse incluidos como 
protagonistas” (DEC 13). 

Aún más, también es cauce de la captación y el desarrollo de 
la fe, ya que, como explica Rahner, “por acontecer el conocimiento 
de la fe en la fuerza del Espíritu de Dios y por ser este Espíritu la 
realidad indivisiblemente que se cree, el objeto de la fe no es mero 
objeto pasivo, indiferente a la actitud que se tenga frente a él, sino 
conjuntamente principio mediante el cual él mismo es captado 
como objeto. [Por tanto,] ya no es posible decir que el desarrollo 
consciente de la fe de la Iglesia avance únicamente a base de 
penetración conceptual-lógica”9. También lo hace mediante la 
práctica del sensus fidei que “expresa el sentido compartido de la 
experiencia de la sinodalidad vivida” (DCS 9). 

De esta experiencia ha “surgido una profunda reapropiación de 
la dignidad común de todos los bautizados” (DCS 9) que promueve 

8	 Karl Rahner, “Sobre el problema de la evolución del dogma”, Escritos de teología, 
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 62.

9	 Karl Rahner, “Sobre el problema de la evolución del dogma”, Escritos de teología, 
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 63.



572

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

“la corresponsabilidad de todos, valora la presencia de los carismas 
infundidos por el Espíritu Santo en el Pueblo de Dios”10. Podemos 
sostener que aquí encontramos el corazón de la recepción actual 
de la eclesiología del Pueblo de Dios. Como explica el Card. Grech, 
“muchos intérpretes subrayan justamente el tema de la Iglesia como 
Pueblo de Dios; pero aquello que más caracteriza a este pueblo para 
el Papa, es el sensus fidei, que lo hace infalible in credendo. Se trata 
de un dato tradicional de la doctrina, que atraviesa toda la vida de la 
Iglesia: la totalidad de los fieles no puede equivocarse al creer, en virtud 
de la luz que proviene del Espíritu Santo donado en el bautismo”11. 

La experiencia vivida de la sinodalidad es cauce de una 
eclesialidad sinodal que comienza a emerger a la luz de la eclesiología 
de las Iglesias locales y que rescata la dimensión pneumatológica  
en la Iglesia12, pues la práctica del sensus fidei tiene su inicio y 
su culminación en cada portio Populi Dei —diócesis— con el fin 
de alcanzar el consensus ecclesiae que expresa la convergencia 
espiritual vivida con y entre todos los fieles que se va construyendo 
mediante la práctica de dinámicas comunicativas. El documento de 
las Directrices para el desarrollo de las reuniones del Consejo Mundial 
de Iglesias, señalan como “los procedimientos de consenso dejan 
más espacio para la consulta, la exploración, el cuestionamiento y la 
reflexión orante, con menos rigidez que los procedimientos formales 
de votación. Al promover la colaboración en lugar del debate entre 
adversarios, los procedimientos de consenso ayudan a la asamblea 
(o a una comisión o comité) a buscar juntos la mente de Cristo”13. 

10	 Comisión Teológica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia 
(2018) 72 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_20180302_sinodalita_sp.html

11	 Entrevista al Cardenal Mario Grech, El Observatorio Romano, 21 de mayo de 2021. Cf. 
https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-
cardenal-grech.html

12	 Cf. Rafael Luciani, “La sinodalità come processo di riconfigurazione teologico-culturale 
delle chiese locali”, Credere Oggi 247 (2022) 113-132; Alphonse Borras, “Ecclesial 
synodality, participatory processes and decision-making procedures. A canonist`s point 
of view”, Antonio Spadaro - Carlos María Galli, For a missionary reform of the Church, 
Paulist Press, NJ 2017, 218-248.

13	 En el documento Guidelines for the conduct of the meetings of the World Council of 
Churches podemos encontrar elementos relevantes en relación al modo de construir 



573
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

A la luz de lo anterior, podemos afirmar que el sensus fidei es 
la dinámica más adecuada para la reconfiguración permanente de 
la vida eclesial, porque vincula entre sí a todas las subjetividades 
eclesiales —o fieles— por la acción del Espíritu y con el fin de tomar 
juntos las decisiones pastorales que más convengan a la misión de 
Iglesia en cada lugar14. De este modo, vincula el discernimiento que 
ha de hacer el ministerio apostólico con la realización previa de 
procesos de consulta y escucha de todos los fieles, logrando, así, 
que la elaboración de las decisiones pastorales se construya entre 
todos y todas, para que luego sean discernidas y ratificadas por la 
jerarquía como expresión del sensus ecclesiae. En consecuencia, 

consensos. Aunque el texto es largo, merece la pena su citación: “algunas iglesias 
de todo el mundo, y algunas partes del propio Consejo Mundial de las Iglesias, han 
descubierto que tomar decisiones por consenso es una mejor manera de reflejar la 
naturaleza de la iglesia tal como se describe en el Nuevo Testamento que el enfoque 
‘parlamentario’. En 1 Corintios 12,12-27, San Pablo habla de las partes del cuerpo que 
se necesitan mutuamente. Un cuerpo que funciona plenamente integra los dones de 
todos sus miembros. Del mismo modo, cualquier organismo ecuménico funcionará 
mejor cuando haga un uso óptimo de las capacidades, la historia, la experiencia, el 
compromiso y la tradición espiritual de todos sus miembros. Los procedimientos de 
consenso dejan más espacio para la consulta, la exploración, el cuestionamiento y la 
reflexión orante, con menos rigidez que los procedimientos formales de votación. Al 
promover la colaboración en lugar del debate entre adversarios, los procedimientos de 
consenso ayudan a la asamblea (o a una comisión o comité) a buscar juntos la mente de 
Cristo. En lugar de esforzarse por triunfar en el debate, se anima a los participantes a 
someterse unos a otros y a tratar de ‘comprender cuál es la voluntad del Señor’ (Ef 5,17). 
El modelo de consenso para la toma de decisiones también fomenta la escucha mutua en 
la oración y el crecimiento del entendimiento entre las tradiciones eclesiales. Al mismo 
tiempo, exige disciplina por parte de los participantes y los moderadores. También 
debe haber reglas. Pero el objetivo es llegar a una opinión común y no simplemente a 
la voluntad de la mayoría. Cuando se declara el consenso, todos los que han participado 
pueden afirmar con confianza: Al Espíritu Santo y a nosotros nos pareció bien...  
(Hechos 15,28)“. Document: Guidelines for the conduct of the meetings of the World 
Council of Churches, n. 2 (2006) https://www.oikoumene.org/es/resources/documents/
guidelines-for-the-conduct-of-meetings-of-the-wcc

14	 Encontramos expresiones de esta visión en el Documento Conclusivo de Aparecida, la 
V  Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y Caribeño en 2007, al afirmar 
que los laicos deben participar no sólo en los procesos de escucha, discernimiento y 
elaboración de decisiones, sino también en los procesos de toma de decisiones en la 
Iglesia (Cf. Aparecida 371). Este texto también ha servido de inspiración para el más 
reciente proceso de reestructuración y reforma llevado a cabo por el Consejo Episcopal 
Latinoamericano (CELAM). Cf. Consejo Episcopal Latinoamericano, CELAM. 
Renovación y reestructuración del CELAM. Bogotá: CELAM, 2021.



574

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

la búsqueda del consenso es parte esencial de una Iglesia Sinodal 
porque permite sostener y fortalecer la comunión eclesial en virtud 
del bautismo y el ejercicio de la corresponsabildad. 

Las implicaciones de este modo de proceder sinodal para el 
ministerio apostólico fueron anticipadas durante las discusiones 
Vaticano II por el obispo De Smedt15. Él vio en el sensus fidei fidelium 
el fundamento pneumatológico necesario para vivir el ejercicio del 
ministerio jerárquico entre los fieles. En una de sus intervenciones 
lo explicó del siguiente modo: “Inter ‘fideles’ cointelliguntur 
evidenter membra Hierarchiae”16. Es decir, todos los sujetos 
eclesiales —laicos, religiosas y religiosos, presbíteros, obispos y el 
Papa— caminando juntos. Se trata de volver a situarse en el Pueblo 
de Dios, “entre los fieles”. También en Dei verbum 8 se encuentra 
otra clave de lectura. Se usó la expresión perceptio17 que se refiere a 
un conocimiento connatural por medio del cual los pastores junto al 
resto de los fieles experimentan un proceso dinámico que habilita el 
sentido común de los fieles18. Por tanto, el caminar juntos no es algo 
optativo. Es el modo de proceder indispensable para hacer Iglesia y 
alcanzar la singularis fiat antistitum et fidelium conspiratio (DV 10). 

Sobre esto encontramos hermosos ejemplos en la tradición 
del primer milenio. San Cipriano, obispo de Cártago, proponía la vía 
de “los consejos colaborativos de obispos, presbíteros, diáconos, 
confesores y también (...) un número sustancial de laicos (...), 
porque no puede establecerse ningún decreto que no sea ratificado 
por el consentimiento de la pluralidad”19. En el ejercicio de su 
autoridad episcopal, todos los fieles participaban en la elaboración 

15	 Cf. AS 3/6, 97. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II, Typis Polyglottis 
Vaticanis, Ciudad del Vaticano, 1970-99. De ahora en adelante: AS.

16	 Cf. Francisco Gil Hellín, Concilii Vaticani II Synopsis. Constitutio Dogmatica De Ecclesia 
Lumen Gentium, Libreria Editrice Vaticana, 1995, 96-97.

17	 Cf. AS 4/5, 704.
18	 Cf. AS 3/3, 139.
19	 “Sic collatione consiliorum cum episcopis, presbyteris, diaconis, confessoribus pariter 

ac stantibus laicis facta, lapsorum tractare rationem (...), quoniam nec firmum decretum 
potest esse quod non plurimorum videbitur habuisse consensum”. Jacques Paul 
Migne, Patrologiae Latina, Tomus 4 (S. Cypriani), 312.



575
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

y la verificación de las decisiones de modo que la toma de 
decisiones fuera expresión del consejo que la comunidad aportaba 
a su ministerio según el principio de corresponsabilidad esencial y 
pastoral. Así, habiendo él mismo participado del proceso, el obispo 
acogía y ratificaba la decisión. Esto nos recuerda que lo que estaba 
y sigue aún estando en juego es la búsqueda del sensus ecclesiae 
y no el sentir de unos pocos o de muchos20, porque se trata de 
mantener siempre la comunión orgánica de todo el Pueblo de Dios21. 

UNA NUEVA RECEPCIÓN DE LA PNEUMATOLOGÍA  
EN LA VIDA ECLESIAL 

La novedad del actual giro eclesiológico se encuentra en la 
lectura entrecruzada de Lumen gentium 12 (sensus fidei) y 23 
(Iglesias locales), conduciendo a una profundización de la dimensión 
pneumatológica de la vida eclesial. Esto ya se apreciaba en las 
discusiones durante la redacción de Lumen gentium 12 cuando los 
padres conciliares llegaron a la comprensión de que es el mismo 
Espíritu quien se manifiesta a través del dinamismo comunicativo 
que se pone en marcha por medio del sensus fidei de todo el Pueblo de 

20	 “En forma similar, el Directorio Apostolorum Successores de 2004 sobre el oficio pastoral 
de los obispos subraya el carácter orgánico de la comunión eclesial y de los órganos de 
participación (n. 165) y, en el sentido del canon 127 § 2,2, prescribe que el obispo no 
debe apartarse de las opiniones o votos expresados por una amplia mayoría «a no ser 
que haya razones graves de carácter doctrinal, disciplinario o litúrgico» (n. 171a). Así 
pues, en un órgano consultivo, los fieles a los que los pastores piden su opinión elaboran 
junto con ellos las decisiones relativas a la vida, el gobierno, el testimonio y la misión de 
la comunidad. En otros términos, los pastores no rigen ni acompañan el pueblo de Dios 
sin los fieles que les toca consultar en conformidad con el Código o, en la eventualidad de 
«otras formas (institucionales) de diálogo», según lo que imponga, a su juicio, el gobierno 
pastoral de su grey”. Alphonse Borras, “La sinodalidad como elaboración conjunta de 
decisiones: salir del punto muerto del votum tantum consultivum”, Revista Teología 135 
(2021) 106.

21	 “Una llamada revolución copernicana está dada, ante todo, por la categoría de pueblo 
de Dios concretada con la inserción del capítulo segundo en Lumen gentium. La noción 
inclusiva de pueblo de Dios, que subraya ante todo la común pertenencia a la Iglesia 
previamente a toda diferenciación de condición o de función, juega un rol estructurante 
y arquitectónico; constituye la categoría privilegiada, la viga portadora de ese nuevo 
modelo de Iglesia que el Concilio elaboró laboriosamente”. Carlos Schickendantz, “A la 
búsqueda de una completa definición de sí misma. Identidad eclesial y reforma de la Iglesia 
en el Vaticano II”, Teología y vida 61/2 (2020) 112.



576

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

Dios como un sujeto colectivo22. Esto revela un aspecto importante, 
como es el reconocimiento de que el Espíritu no hace distinción 
de ningún tipo al manifestarse. Así aparece en el textus receptus 
de Lumen gentium 12. Ahí, los padres conciliares sustituyeron la 
expresión exercet por manifestat: “mediante supernaturali sensu 
fidei totius populi manifestat”. Esto el hecho de que no somos los 
dueños del Espíritu, ni de sus modos de comunicarse o sus formas 
de manifestarse. De hecho, los padres conciliares señalaron que “el 
Espíritu Santo no sólo santifica y guía al pueblo de Dios a través 
de los sacramentos y ministerios, sino que también distribuye 
sus dones a cada uno como él quiere, lo hace apto y prepara para 
emprender diversas obras o servicios, en beneficio de la renovación 
y la ulterior edificación de la Iglesia”23. Lumen gentium 12 destaca 
la unidad entre la acción libre del Espíritu y la renovación eclesial24. 

Con esto se logra precisar teológicamente que el sensus 
fidei no es un mero ejercicio, función o puesta en práctica de una 
operación de la inteligencia de la fe, sino que es una dinámica 
comunitaria espiritual que vincula a todos los sujetos eclesiales 
entre sí y los configura como conjunto orgánico y corresponsable 
a partir de lo que el Espíritu va manifestando a través de todo el 
Pueblo de Dios, y no sólo de algunos. Como explicó monseñor De 
Smedt al comienzo del Concilio, “el cuerpo docente [los obispos] 
no descansa exclusivamente en la acción del Espíritu Santo sobre 
los obispos; [debe] escuchar también la acción del mismo Espíritu 

22	 Cf. Serena Noceti, “Sensus fidelium e dinamiche ecclesiali”, en Marriage Family and 
Spirituality 23 (2017) 86-98. Esp. 89-91.

23	 Francisco Gil Hellín, Concilii Vaticani II Synopsis. Constitutio Dogmatica De Ecclesia 
Lumen Gentium, Libreria Editrice Vaticana, 1995, 99-100.

24	 “La eclesiología de Lumen gentium no entendía la implicación real en la Iglesia 
exclusivamente como proveniente trascendentalmente de Cristo y concretamente de 
la jerarquía, como hacía Mystici corporis, sino que optaba a menudo por una visión 
teológica más radical, permitiendo así a veces espacio para el tipo de articulación 
audaz y concreta de la implicación activa del Espíritu en la Iglesia que se ve en los 
artículos 4 y 12”. Jos Moons, The Holy Spirit, the Church, and Pneumatological Renewal, 
Brill, Leiden (Netherlands) 2022, 313-314. El capítulo 4 de este libro es una de las 
mejores obras escritas sobre la relación entre la pneumatología y la eclesiología en el 
Concilio Vaticano  II. Se nos ofrecen argumentos fundamentales para una eclesiología 
pneumatológica según Lumen gentium.



577
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

sobre el Pueblo de Dios. Por tanto, el Magisterio no sólo habla al 
Pueblo de Dios, sino que también escucha a este Pueblo en el que 
Cristo continúa su enseñanza”25. 

Sin embargo, Lumen gentium 12 no ha sido un texto exento 
de polémicas, tanto en los debates conciliares como en su inacaba 
recepción durante el postconcilio. Uno de los aspectos que resalta 
es el munus propheticum de todo el Pueblo mesiánico, que hoy se 
está revalorizando. Congar decía que este texto plantea como “el 
Espíritu Santo hace infalible a toda la Iglesia como tal, y dentro 
de ella a cada parte orgánica según lo que representa”26. En el 
marco de esta totalidad orgánica (LG 32) el obispo es voz de 
una porción del Pueblo de Dios —diócesis— (LG 23) en la cual 
vive como testigo, custodio y garante (DV 8), de modo tal que la 
infalibilidad magisterial queda cualificada al ejercerse al interior de 
la infalibilidad de todo el Pueblo de Dios mediante la práctica del 
sensus fidei. Incluso, dicha teología y la práctica conlleva también 
nuevas implicaciones para el gobierno y la rendición de cuentas en 
la Iglesia. Como explica el canonista Beal, el canon 369 del Derecho 
Canónico actual reconoce que 

la porción del pueblo de Dios es primaria; tanto lógica 
como históricamente, precede al obispo y al presbiterio. 
Esta porción del pueblo de Dios es confiada (concreditur) a 
un obispo, es decir, el obispo se constituye en una relación 
fiduciaria con la porción del pueblo de Dios, relación que 
teológica y canónicamente se denomina pastoreo. El obispo 
está obligado, en virtud de esta relación fiduciaria, a actuar 
siempre en beneficio de la porción del pueblo de Dios que le 
ha sido confiada y es, por tanto, responsable ante ellos de su 
pastoreo. El presbiterio coopera en la función pastoral del 
obispo y, por lo tanto, comparte de manera subordinada su 
relación fiduciaria con esta porción del pueblo de Dios y su 
responsabilidad ante ella27. 

25	 Emile-Joseph De Smedt, The Priesthood of the Faithful, 89-90.
26	 Yves Congar, Jalones para una teología del laicado, Editorial Estela, Barcelona 1963, 351.
27	 John P. Beal, “The consultation in Church governance”, Canon Law Society of America 

Proceedings 68 (2006) 38.



578

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

En consecuencia, podemos decir que la dimensión 
pneumatológica del sensus fidei hace que el ministerio episcopal 
se cualifique principalmente por medio de la testificatio fidei 
porque es el Espíritu quien se manifiesta a través de todos los 
fieles —universitas fidelium28— y el obispo es testigo y parte, y 
ha de vivir su ministerio como servicio al resto de los fieles. Un 
nuevo y desafiante signo de desarrollo y madurez de una Iglesia 
Sinodal, debe ser el hecho de que ningún discernimiento y toma 
de decisiones sea realizado por la jerarquía sin previa consulta y 
escucha del resto de los fieles, ni sin procedimientos de verificación 
y rendición de cuentas una vez tomada la decisión. Se trata de modo 
de proceder que no debería ser opcional porque la relación y la 
responsabilidad que tiene el obispo con la porción del Pueblo de 
Dios, o diócesis, en la que ejerce su pastoreo, lo vincula y obliga29. 
Así lo sostiene el Documento de Ravenna: “la autoridad ligada a la 
gracia recibida en la ordenación no es posesión privada de quien 
la recibe ni algo delegado de la comunidad, sino que es un don del 
Espíritu Santo destinado al servicio (diaconía) de la comunidad y 
nunca ejercido fuera de ella. Su ejercicio incluye la participación de 
toda la comunidad (St Cyprian, Ep. 66, 8)”30. 

A la luz de esto, la recuperación y profundización de la teología 
y la práctica del sensus fidei es un elemento fundamental de la 

28	 Cf. Dario Vitali, Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione, Studium, Roma 2012, 67.
29	 “Canonically speaking this implies that the people of God is seen as a community of 

people who have come of age (Mündigen) and who therefore must exercise their rights 
and obligations. It implies that the relationship ‘people of God— ministers of the church’ 
cannot be characterized by an ‘obedience— order’ model, because the purpose of the 
exercise of authority is to attend to Christ who must work in and through the people. 
Ultimately this can find an expression in legal terms when ministerium and synodality 
are both foundational elements of the Church”. Myriam Wijlens, “The doctrine of the 
People of God and hierarchical authority as service in Latin Church legislation on the 
Local Church”, en The Jurist 68 (2008) 342.

30	 The Joint Theological Commission for the Theological Dialogue Between the Roman 
Catholic Church and the Orthodox Church, “Ecclesiological and Canonical Consequences 
of the Sacramental Nature of the Church: Ecclesial Communion, Conciliarity and 
Authority”, 13. Ravenna Document, October 13, 2007: http://www.christianunity.va/
content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-
bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la/
documenti-di-dialogo/testo-in-inglese.html



579
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

eclesiología contemporánea que cumple un papel normativo en la 
constitución de las identidades eclesiales a partir de relaciones y 
dinámicas comunicativas que se viven entre todas ellas y las van 
vinculando y co-constituyendo dentro del único sujeto orgánico 
que es el Pueblo de Dios. Una eclesiología sinodal debe, pues, 
articular dichas dinámicas comunicativas, entre ellas la escucha 
y el discernimiento. De hecho, refiriéndose al actual proceso 
sinodal, el Card. Grech señala que “la fuerza del proceso reside 
en la reciprocidad entre consulta y discernimiento. Ahí radica 
el principio fecundo que puede conducir a futuros desarrollos 
de la sinodalidad”31. Este modo de ser y proceder en la Iglesia 
fortalece la forma primaria de la comunión cristiana, pero, como 
se dice en el Documento para la Etapa Continental, “requiere un 
estilo basado en la participación, que corresponde a la plena 
asunción de la corresponsabilidad de todos los bautizados para la 
única misión de la Iglesia que se deriva de su dignidad bautismal  
común” (DEC 11). 

La dimensión pneumatológica del sensus fidei nos permite 
reconocer la manifestación del Espíritu a través de muchas 
mediaciones, y no sólo la ministerial, así como nos ayudará a evitar 
caer en la tentación de querer sustituir al Espíritu por nosotros 
mismos. Sin embargo, hemos de preguntarnos con honestidad 
si creemos que el Espíritu se manifiesta libremente a través de 
todas las personas y sus historias de vida, a través de los muchos 
carismas, ministerios, servicios y, dones, incluso en puntos de vista 
que son completamente diferentes y diversos de nuestras propias 
posiciones. Esto último es también una mediación del Espíritu que 
a menudo olvidamos porque puede resultar incómodo escuchar, 
hablar y discernir en común, con los demás. Si nos convertirnos 
en obstáculos para la libre manifestación del Espíritu, estaremos 
impidiendo la construcción del nosotros eclesial, que es la Iglesia 
como Pueblo de Dios en camino. 

31	 Entrevista al Cardenal Mario Grech, El Observatorio Romano, 21de mayo de 2021 
https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-
cardenal-grech.html



580

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

UNA DINÁMICA ESPIRITUAL QUE NOS CONSTITUYE  
EN SUJETOS CORRESPONSABLES 

Si damos un paso más en la reflexión, podemos decir que la 
lectura entrecruzada de la eclesiología de las Iglesias locales y la 
teología del sensus fidei conforma un modelo eclesial basado en 
relaciones y dinámicas comunicativas por medio de las cuales nos 
vamos co-constituyendo en Pueblo de Dios y descubriendo lo que 
el Espíritu dice a las Iglesias (Episcopalis Communio 5.8). Entre las 
dinámicas comunicativas que son propias al ser eclesial podemos 
mencionar la acciones de consultar, escuchar, dialogar, discernir 
en común, tomar consejos, elaborar decisiones juntos y rendir 
cuentas. El Documento para la etapa continental del Sínodo sobre 
la sinodalidad reconoce en todas ellas mediaciones espirituales y 
explica como “la escucha y el diálogo son el camino para acceder a los 
dones que el Espíritu nos ofrece a través de la variedad multiforme 
de la única Iglesia: carismas, vocaciones, talentos, habilidades, 
lenguas y culturas, tradiciones espirituales y teológicas, diferentes 
formas de celebrar y dar gracias” (DEC 102). 

Francisco usa estas mismas dinámicas comunicativas para 
definir el modelo de una Iglesia sinodal. Nos dice: “una Iglesia sinodal 
es una Iglesia de la escucha (...). Es una escucha recíproca en la cual 
cada uno tiene algo que aprender (...). Es escucha de Dios, hasta 
escuchar con él el clamor del pueblo; y es escucha del pueblo, hasta 
respirar en él la voluntad a la que Dios nos llama”32. El ejercicio de 
la escucha recíproca y del discernimiento en común es indispensable 
en una eclesiología sinodal pues parte del reconocimiento de la 
identidad propia de cada subjetividad eclesial a partir de relaciones 
que se “completan mutuamente” (AA 6: mutuo se complent). 

En consecuencia, la escucha recíproca, como es comprendida 
hoy en día, adquiere un carácter vinculante ya que todos los fieles 
conforman un conjunto orgánico en el que cada sujeto aporta 

32	 Francisco, Discurso para la Conmemoración del 50 Aniversario de la institución del Sínodo 
de los Obispos, 17 de octubre de 2015 https://www.vatican.va/content/francesco/es/
speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-
sinodo.html



581
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

algo según suo modo et pro sua parte (LG 31). De este modo, 
“cada miembro está al servicio de los otros miembros... [de modo 
que] los Pastores y los demás fieles están vinculados entre sí por 
recíproca necesidad” (LG 32). No podemos separar estas dinámicas 
comunicativas según lo que correspondería a los distintos sujetos 
eclesiales considerados individualmente, porque, como explicó el 
Cardenal Suenens, “en el Pueblo de Dios, las funciones, las tareas, 
los ministerios, los estados de vida y los carismas están unidos 
orgánicamente en una red multiforme de lazos estructurales y de 
relaciones vitales (LG 13)”33. Nunca existimos como individuos 
aislados, sino que nos vamos co-constituyendo en un gran nosotros 
eclesial, como lo ha denominado la teóloga Noceti. La complejidad 
y el desafío de todas estas dinámicas comunicativas radica en su 
carácter inclusivo. Por ejemplo, 

escuchar requiere que reconozcamos a los demás como 
sujetos de su propio viaje. Cuando lo hacemos, los demás 
se sienten acogidos, no juzgados, libres de compartir su 
propio camino espiritual. Esto se ha experimentado en 
muchos contextos, y para algunos ha sido el aspecto más 
transformador de todo el proceso. La experiencia sinodal 
puede leerse como un camino de reconocimiento para 
quienes no se sienten suficientemente reconocidos en la 
Iglesia (DCS 32). 

Esta práctica está siendo rescatada hoy. En el proceso sinodal 
“la gente comentó que era la primera vez que se les pedía que 
hablaran a pesar de que llevaban décadas asistiendo a la Iglesia 
(CE Pakistán)” (DEC 23). También dijeron que “era la primera vez 
que la Iglesia les pedía su opinión y que deseaban continuar este 
camino (...) donde todos los miembros de la asamblea o comunidad 
pueden expresar abierta y honestamente su opinión (CE Letonia)” 
(DEC  17). Escuchar a los demás es una poderosa dinámica 
comunicativa que abre el camino de la conversión y supera la auto-
referencialidad eclesial, a todos los niveles. De hecho, 

33	 Card. L. J. Suenens, La corresponsabilidad en la Iglesia de hoy, Desclée de Brouwer, Bilbao, 
1969, 7.



582

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

no escuchar conduce a la incomprensión, la exclusión y la 
marginación. Como consecuencia ulterior, crea cerrazón, 
simplificación, falta de confianza y temores que destruyen 
la comunidad. Cuando los sacerdotes no quieren escuchar, 
poniendo excusas, como en el gran número de actividades, 
o cuando las preguntas quedan sin respuesta, surge en el 
corazón de los fieles laicos un sentimiento de tristeza y 
alejamiento. Sin escucha, las respuestas a las dificultades 
de los fieles se sacan de contexto y no abordan la esencia 
de los problemas que viven, convirtiéndose en moralismo 
vacío. Los laicos sienten que la huida de la escucha 
sincera proviene del miedo a tener que comprometerse 
pastoralmente. Un sentimiento similar crece cuando los 
obispos no tienen tiempo para hablar y escuchar a los fieles  
(DCS 33). 

De ahí que el arte de escuchar requiera formación y experiencia, 
así como poner a nuestra disposición los medios necesarios para 
evitar discusiones vacías basadas en opiniones o guerras culturales, 
tales como “favorecer la difusión más completa de la información, 
permitir la consulta y la expresión serena de puntos de vista 
diversos, apoyar el estudio que lleva a la maduración de las ideas, 
enmarcar el intercambio y la deliberación que conducen a la toma 
de decisiones, favorecer la retroalimentación para comprender las 
orientaciones tomadas, etc”34. 

Teológicamente, esta experiencia de escuchar y ser escuchado 
revela algo más profundo como es el reconocimiento del otro y 
la otra, la conciencia de una dignidad bautismal común y de una 
responsabilidad compartida en todo lo que concierne a la vida y 
la misión de la Iglesia. Así lo recoge el Documento para la etapa 
continental: “las prácticas de la sinodalidad vivida han constituido 
un momento crucial y precioso para darse cuenta de cómo todos, 
por el bautismo, compartimos la dignidad y la vocación común 
de participar en la vida de la Iglesia (CE Etiopía). Esta referencia 

34	 Gilles Routhier, “La synodalitè dans l'Église locale”, Scripta Theologica 48 (2016) 
695-696.



583
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

fundacional al bautismo no se da en términos abstractos, sino como 
una identidad realmente percibida” (DEC 22). Lo que ha surgido 
a través de las muchas voces que se han escuchado durante el 
camino sinodal es una recepción vivida del texto y del espíritu del 
Vaticano  II, pues “al presentar a la Iglesia como pueblo de Dios, 
el Concilio tomó inmediatamente una posición, más fundamental 
que la distinción orgánica y funcional entre jerarquía y laicos, y 
consideró lo que es común a todos: el bautismo (...). En la Iglesia de 
Dios, esta igualdad fundamental de todos es el hecho primordial. No 
hay superbautismo, ni castas, ni privilegios (Gal 3, 28)”35. Podemos 
apreciar aquí un llamado a imaginar una vida eclesial construida y 
evaluada por todos y todas en razón de la horizontalidad que surge 
de la dignidad bautismal36. El documento sobre el Sensus fidei en la 
vida de la Iglesia de la Comisión Teológica Internacional lo expresa 
con las siguientes palabras: 

existe una verdadera igualdad en cuanto a la dignidad de 
todos los fieles, porque a través de su bautismo todos han 
renacido en Cristo. En virtud de esta igualdad todos, según 
su propia condición y oficio, cooperan a la edificación del 
Cuerpo de Cristo. Por lo tanto, todos los fieles tienen el 
derecho, y a veces incluso el deber, en razón de su propio 
conocimiento, competencia y prestigio, de manifestar a los 
pastores sagrados su opinión sobre aquello que pertenece al 
bien de la Iglesia37. 

35	 Card. Léon-Joseph Suenens, La corresponsabilidad en la Iglesia hoy, Desclée de Brouwer, 
Bilbao, 1969, 27.

36	 Quien más ha desarrollado la recepción de la eclesiología del Pueblo de Dios en América 
Latina es el teólogo argentino Carlos María Galli. Al hablar del estado de su recepción 
actual, el autor explica como el Papa Francisco ha logrado una lectura unificada de Lumen 
gentium, Gaudium et spes y Ad gentes. Dos importantes obras al respecto son: “II Popolo 
di Dio missionario: la ricezione della Lumen Gentium in America Latina”, en Giovanni 
Tangorra, La Chiesa, mistero e missione: a cinquant anni dalla Lumen gentium (1964-
2014), Lateran University Press, Città di Vaticano 2016, 251-290; y la actualización de 
esta eclesiología a la luz del Papa Francisco la desarrolla en: “La reforma misionera de 
la Iglesia según el papa Francisco. La eclesiología del Pueblo de Dios”, en Carlos M. Galli 
y Antonio Spadaro (eds.), La reforma y las reformas en la Iglesia, Sal Terrae, Santander 
2016, 51-77.

37	 Comisión Teológica Internacional, El sensus fidei en la vida de la Iglesia, BAC, Madrid 
2014, n. 120.



584

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

Durante la primera fase de consultación del Sínodo sobre la 
Sinodalidad, encontramos esta misma toma de conciencia. Algunos 
decían cómo “la experiencia realizada [...] ha ayudado a redescubrir 
la corresponsabilidad que brota de la dignidad bautismal y ha dejado 
emerger la posibilidad de superar una visión de Iglesia construida 
en torno al ministerio ordenado para avanzar hacia una Iglesia 
‘toda ella ministerial’, que es comunión de carismas y ministerios 
diferentes” (CE Italia) (DEC 67). Es una referencia fundacional 
al bautismo en términos no abstractos, sino como una identidad 
realmente percibida” (DEC 22). Sin embargo, también se reconoce 
que “la teología bautismal que impulsó el Concilio Vaticano II, base 
de la corresponsabilidad en la misión, no ha sido suficientemente 
desarrollada y, por tanto, la mayoría de los bautizados no sienten 
una plena identificación con la Iglesia (CE México) (DEC 66). 

Como se puede apreciar en lo expuesto, la corresponsabilidad 
es esencial para una Iglesia sinodal porque es la forma en que 
los derechos y deberes bautismales son ejercidos por todos los 
miembros de la Iglesia para poder ser y llegar a ser Pueblo de 
Dios. El cardenal Suenens explicó, luego del Concilio, que: “si 
se nos preguntara cuál consideramos que es la semilla de vida 
derivada del concilio más fecunda en consecuencias pastorales, 
responderíamos sin dudarlo: es el redescubrimiento del pueblo 
de Dios como totalidad, como una única realidad; y luego, a modo 
de consecuencia, la corresponsabilidad que ello implica para cada 
miembro de la Iglesia”38. Por tanto, en una Iglesia sinodal todas las 
dinámicas comunicativas no son un fin en sí mismas, ni pueden 
vivirse de forma fragmentada. Ellas tienen una finalidad específica: 
tomar consejo y aprender de lo escuchado, y éste es un deber propio 
de quienes ejercen la autoridad de manera corresponsable, porque 
“la corresponsabilidad de todos en la misión de la Iglesia se refiere 
al ejercicio del poder en la Iglesia, que ha de ejercerse siempre de 
manera sinodal, guiados por el sensus fidelium”39. 

38	 Card. Léon-Joseph Suenens, La corresponsabilidad en la Iglesia hoy, Desclée de Brouwer, 
Bilbao, 1969, 27.

39	 Agenor Brighenti, “O exercício do ministério presbiteral e a corresponsabilidade na 
missão da Igreja”, Seminarios 231 (2022) 215.



585
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

RESTITUTIO. UN NUEVO PASO EN EL GIRO ECLESIOLÓGICO 
ACTUAL 

La recepción actual de la teología y la práctica del sensus 
fidei no se limita a lo aquí expuesto. En el actual proceso sinodal 
(2021-2024) ha surgido una nueva dinámica comunicativa. Se ha 
llamado restitutio, que significa restaurar o devolver [en español: 
restitución; en italiano: restituzione] lo que fue escuchado y 
discernido por todos y por algunos en las Iglesias locales y a 
partir de sus realidades propias. De este modo, la restitutio entra 
a formar parte del modo de proceder de una Iglesia sinodal que 
debe buscar siempre el consenso de todo el Pueblo de Dios a 
través de procesos orgánicos de interacción y comunicación 
entre todos. Esta novedad se ha puesto en práctica hoy a través 
del modo como que se ha concebido el objetivo del Documento 
para la etapa continental (DEC). Es decir, este “recoge y restituye 
[restitutio] a las Iglesias locales lo que ha dicho el Pueblo de 
Dios de todo el mundo. [Esto] pretende guiarnos y permitirnos 
profundizar en nuestro discernimiento” (DEC 105). Así, se abre 
otro camino para seguir desarrollando e institucionalizando la 
teología y la práctica del sensus fidei en un nuevo modelo eclesial de  
proceder sinodal. 

Eclesiológicamente, detrás de esta nueva dinámica subyace la 
comprensión de la Iglesia como “Pueblo de Dios encarnado en los 
pueblos de la tierra, cada uno de los cuales tiene su propia cultura” 
(Evangelii Gaudium 115), que corresponde a “la percepción del 
Vaticano II, según la cual la particularidad sociocultural de una 
región (AG 22) forma parte de la definición teológica de una Iglesia 
local”40. Aquí es pertinente recordar lo que Karl Rahner llamó 
el gran desafío de la Iglesia después del Concilio: convertirse en 
una Weltkirche —Iglesia mundial—, que significa que la Iglesia 
Universal sólo existe en comunidades concretas y encarnadas que 

40	 Hervé Legrand, “Iglesia(s) local(es), Iglesias regionales o particulares, Iglesia católica”, 
en Juan Carlos Scannone y otros (eds.), Iglesia universal. Iglesias particulares, Argentina 
2000, 139.



586

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

son visibles a través de sus propias formas socioculturales41. A la luz 
de esta valoración eclesiológica, podemos sostener que la restitutio 
supone un primer paso hacia una visión y una praxis que permitan 
reconocer y potenciar las particularidades teológicas, litúrgicas, 
espirituales, pastorales y canónicas en cada lugar socio-cultural 
donde la Iglesia existe (EN 62, LG 23, UR 4, AG 19). 

Otra novedad de la restitutio es que no termina necesariamente 
en un proceso de recepción o apropiación. Ella está concebida según 
el principio por el cual “el proceso sinodal tiene su punto de partida 
y también su punto de llegada en el Pueblo de Dios” (Episcopalis 
Communio 1) y este proceso puede continuar hasta que se alcance 
un consenso de todo el Pueblo de Dios. Las palabras del Cardenal 
Grech durante la inauguración del Sínodo sobre la Sinodalidad  
son esclarecedoras: 

¿Qué pasaría si, en lugar de terminar la asamblea entregando 
el documento final al Santo Padre, diéramos otro paso, 
el de devolver las conclusiones de la asamblea sinodal a 
las Iglesias particulares de las que partió todo el proceso 
sinodal? En este caso, el documento final iría al Obispo de 
Roma, que es siempre y universalmente reconocido como el 
que emite los decretos establecidos por Concilios y Sínodos, 
ya acompañados del consenso de todas las Iglesias. Además, 
el consenso sobre el documento no podría limitarse sólo 
al placet del obispo, sino extenderse al pueblo de Dios 
al que convocó de nuevo para cerrar el proceso sinodal 
abierto el 17 de octubre de 2021. En este caso, el Obispo 
de Roma, principio de unidad de todos los bautizados y de 
todos los obispos, recibiría un documento que manifiesta 
conjuntamente el consentimiento del Pueblo de Dios y del 
Colegio Episcopal: sería un acto de manifestación del sensus 

41	 “O la Iglesia ve y reconoce estas diferencias esenciales de las otras culturas, en el 
seno de las cuales debe llegar a ser Iglesia mundial, y de ese reconocimiento saca las 
consecuencias necesarias con audacia paulina, o bien permanece como una Iglesia 
occidental, a fin de cuentas, traicionando de esta manera el sentido que ha tenido el 
Vaticano II”. Karl Rahner, “Theologische Grundinterpretation des II. Vatikanischen 
Konzils”, Schriften zur Theologie. Band 14, Benzinger Verlag, Einsiedeln 1980, 298.



587
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

omnium fidelium, que sería también al mismo tiempo un 
acto de magisterio de los obispos dispersos por el mundo en 
comunión con el Papa42. 

Según esta visión, la restitutio comprende la realización de 
procesos de consensos eclesiales hasta alcanzar el consenso de todo 
el Pueblo de Dios. Este se lograría “si una decisión es asumida por 
la comunidad de creyentes en su conjunto, entonces esta decisión 
lleva el sello de su validez: bajo las circunstancias dadas, en la 
situación histórica existente, bajo la presuposición de las formas y 
las condiciones generales del conocimiento y el pensamiento, esta 
decisión debe verse así y no de otra forma. El consensus ecclesiae lo 
confirma”43. El consenso no se construye desde arriba, sino desde 
abajo y de una forma poliédrica que evita toda homogeneidad; no 
es elaborado sólo por algunos, sino por todos; no es lineal, sino 
circular y procesual; y al volver a las Iglesias locales, mediante la 
restitución o devolución de lo dicho por el pueblo, se reconocen 
públicamente las voces de los fieles, que tienen derecho a verificar 
(accountability) lo recogido para discernirlo de nuevo hasta 
alcanzar el consensus omnium populo dei. 

Una consecuencia clara de esta dinámica comunicativa basada 
en procesos, es que en una Iglesia sinodal la construcción del 
consenso no puede concebirse sólo como el consensus omnium 
fidelium —o el consenso entre todos los fieles de forma genérica— 
como si los creyentes (christifideles) fueran sujetos sin identidades 
y estilos de vida diversos, o como si el consenso se refiriera sólo a un 
procedimiento o a un método. En el marco de la eclesiología de las 
Iglesias locales, el consenso ha de construirse sobre las diferencias 
identitarias que definen a cada christifideles como miembro de 
un pueblo-cultura e integrando la diversidad de género. De lo 
contrario, el consenso se convertirá en un medio para justificar 

42	 Card. Mario Grech, Momento de reflexión para el inicio del proceso sinodal. Mensaje del 
Cardenal Mario Grech, 21 de octubre de 2021 https://www.synod.va/content/dam/
synod/document/common/opening/12.-MESSAGGIO_GRECH-IT.pdf

43	 Peter Hünermann, “Lumen Gentium kommentiert von Peter Hünerman”, en Peter 
Hünermann und Bernd Jochen Hilberath (eds.), Herders Theologischer Kommentar 
zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Herder, Freiburg 2004, Vol. 2, 440.



588

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

nuevos procesos de homogeneización eclesial y colonización 
cultural, como sucedió en el segundo milenio. Una Iglesia sinodal 
construye comunión sin anular la diversidad intercultural. Esto 
supone, como en el primer milenio, la posibilidad de diferentes 
liturgias, teologías, espiritualidades y ministerios que reconozcan 
e integren las diversidades que constituyen lo humano, desde 
las socioculturales hasta las de género. Podemos sostener que el 
alcance y la finalidad de la restitutio es construir el consensus totius 
populi44, es decir, de todo el Pueblo de Dios, pero desde la concreción 
de sus múltiples formas culturales con todas sus ricas y diversas 
implicaciones para el desarrollo de la vida y la misión de la vida 
eclesial en cada lugar. 

La restitutio necesita de un método propio, ya que la escucha y 
el discernimiento adquieren relevancia y cumplen su razón de ser en 
la fase de la consultación que inicia cada proceso sinodal. Para ello, 
es necesario replantearnos la duología traditio-receptio añadiendo 
un tercer elemento: traditio-receptio-restitutio. En los procesos 
de recepción el sensus fidei está relacionado con el desarrollo de 
la tradición y suele ser ejercitado de modo lineal hasta llegar a la 
implementación de lo recepcionado. Sin embargo, el proceso de 
restitución se da en el marco de una tensión dinámica y creativa que 
sea capaz de mantener la unidad en la diversidad. Primero, porque 
se trata de llegar al consenso de todos los fieles sin perjudicar la 
comunión entre ellos. Es decir, manteniendo el equilibrio entre 
el consensus fidelium y la communio fidelium. Segundo, porque 
lograr el consenso de toda la Iglesia no debe anular la comunión 
entre las Iglesias. A saber, que el consensus ecclesiae no vaya en 
detrimento de la diversidad propia de la communio ecclesiarum45. 

44	 La expresión la desarrollo también en: Rafael Luciani, “Reforma, conversión pastoral y 
sinodalidad. Un nuevo modo eclesial de proceder”, Rafael Luciani (ed.), En camino hacia 
una Iglesia Sinodal: de Pablo VI a Francisco, PPC, Madrid 2020, 165-189.

45	 Sin referirse ni conocer esta nueva dinámica comunicativa, Legrand señala algunas 
cuestiones que pueden aplicarse para comprenderla: “en otras épocas históricas, las 
Iglesias son ante todo sujetos de recepción en el marco de la communio ecclesiarum. En 
definitiva, ¿no se debe expresar de forma más clara y decisiva la recepción y la comunión 
eclesial, cuya expresión más explícita es la sinodalidad? Es decir, ¿no deben ser los lugares 
e instrumentos privilegiados del proceso de recepción los distintos concilios en los 



589
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

Dichas tensiones son propias del acto de restitución, el cual conlleva 
a repensar la articulación existente entre todos, algunos y uno, de 
un modo circular, recíproco y permanente, antes que lineal o 
piramidal46. Esto requerirá una conciencia y madurez eclesial que 
sepa distinguir entre el consenso y la comunión, y un método o 
modo de proceder en consecuencia. 

La Comisión Teológica Internacional ofrece dos textos 
relevantes al respecto. Por una parte, señala “la circularidad 
entre el sensus fidei con el que están marcados todos los fieles, el 
discernimiento obrado en diversos niveles de realización de la 
sinodalidad y la autoridad de quien ejerce el ministerio pastoral 
de la unidad y del gobierno”47. Por otra parte, define la finalidad 
de un proceso sinodal que no es otro que lograr un acuerdo en el 
discernimiento de la verdad ya que “la sinodalidad, como dimensión 
constitutiva de la Iglesia, se expresa en la circularidad dinámica del 
consensus fidelium, de la colegialidad episcopal y del primado del 
Obispo de Roma”48. La restitutio inserta, pues, el binomio traditio-
receptio en un proceso permanente de desarrollo y evolución del 

que se expresa la comunión de fe de las Iglesias, ya sea regional o universal? O también, 
¿no son los sínodos diocesanos y órganos análogos los que explicitan la comunión local 
de todos?”. Herve Legrand, “Reception, sensus fidelium, and synodal life: an effort at 
articulation”, Jurist 57 (1997) 412.

46	 En mi opinión, la teóloga que ofrece una de las reflexiones mejor articuladas sobre la 
tríada todos-algunos-uno en lo que se refiere a los procesos decisionales en la Iglesia 
es la italiana Serena Noceti. Cf. “Elaborare decisioni nella Chiesa. Una riflessione 
ecclesiologica”, en Riccardo Battocchio-Livio Tonello (eds.), Sinodalità. Dimensione 
della Chiesa, pratiche nella Chiesa, Messaggero, Padova 2020, 242-247.

47	 “...Esta circularidad promueve la dignidad bautismal y la corresponsabilidad de todos, 
valoriza la presencia de los carismas infundidos por el Espíritu Santo en el Pueblo 
de Dios, reconoce el ministerio específico de los Pastores en comunión colegial y 
jerárquica con el Obispo de Roma, garantizando que los procesos y los actos sinodales se 
desarrollen con fidelidad al depositum fidei y en actitud de escucha al Espíritu Santo para 
la renovación de la misión de la Iglesia”. (CTI Sin, 72).

48	 “La sinodalidad, como dimensión constitutiva de la Iglesia, se expresa en la circularidad 
dinámica del consensus fidelium, de la colegialidad episcopal y del primado del Obispo 
de Roma. La Iglesia, afirmada sobre este fundamento, es interpelada en todo tiempo por 
circunstancias y desafíos concretos, y para responder a todo esto de una manera fiel 
al depositum fidei y con una apertura creativa a la voz del Espíritu, está llamada a activar 
la escucha de todos los sujetos que en su conjunto forman el Pueblo de Dios para llegar a 
un acuerdo en el discernimiento de la verdad y en el camino de la misión” (CTI Sin, 94).



590

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

depósito de la fe a la luz de la inculturación del Kerygma cristiano49. 
Aquí se encuentra el corazón de la eclesiología pneumatológica 
que permite superar el modelo piramidal y ofrece una dinámica 
poliédrica y recíproca por la que toda la vida eclesial se vive en un 
estado permanente y procesual de conversión o eclesiogénesis. 

Si, como hemos dicho, la novedad del giro eclesiológico 
actual se encuentra en la lectura entrelazada de Lumen gentium 
12 (sensus fidei) y 23 (Iglesias locales), entonces esto significa 
que la Iglesia se define no sólo por ser Pueblo de Dios (dimensión 
constitutiva), sino sobre todo por constituirse en Pueblo de Dios 
(dimensión constituyente) en cada lugar, tiempo y época. Por tanto, 
la circularidad e interacción entre traditio, receptio y restitutio 
continúa con ulteriores procesos y fases de consultación, escucha, 
discernimiento comunitario y elaboración de decisiones que 
permitan construir la communio totius populi como condición 
previa para proceder al acto de toma de decisiones que exprese y 
represente el consensus omnium populo dei. Esta es la forma más 
adecuada de consenso eclesial en una Iglesia sinodal. 

Finalmente, la restitución a cada portio Populi Dei de lo recogido 
durante los procesos de consulta y escucha, permite a todos los fieles 
ejercer un acto de reconocimiento, verificación y corroboración que 
cualifique el consenso de todo el Pueblo de Dios en una Iglesia de 
Iglesias. Esta práctica no es nueva. La encontramos en la tradición 
de la Iglesia. Es el caso de la regla de oro de San Cipriano que 
reza: Nihil sine consilio vestro et sine consensu plebis mea privatim 
sententia gerere. Para este obispo, el consejo del presbiterio y el 
consenso con el pueblo configuraron su ejercicio episcopal. Tuvo 
que idear métodos que hicieran posible este modo de proceder, 
ya que no tomaba una decisión hasta que no se alcanzara un 

49	 Rahner explica como “existe de hecho una evolución del dogma, como lo prueba el modo 
efectivo de obrar en la Iglesia en la predicación de su doctrina (...). La intelección real de 
lo revelado y su apropiación existencial por el hombre necesitan absolutamente que las 
proposiciones de fe oídas originariamente se traduzcan en proposiciones que relacionan 
lo oído con la situación histórico-espiritual del hombre que las oye”. Karl Rahner, “Sobre 
el problema de la evolución del dogma”, Escritos de teología, Cristiandad, Madrid 2000, 
Tomo I, 59.



591
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

consenso con todo el pueblo. Esto significaba, concretamente, que 
a veces tenía que repetir una y otra vez los procesos de consulta, 
escucha, discernimiento y elaboración de las decisiones. Cada 
proceso sucesivo llevaba a una nueva profundización de lo vivido 
previamente. La construcción del consenso no se entendía como un 
proceso lineal ni piramidal. 

San Cipriano tenía incluso prácticas que hoy podrían ponerse 
como ejemplo de responsabilidad eclesial o accountability, hasta 
el punto de implicar a la comunidad en la elección de los obispos. 
En una de sus cartas sinodales encontramos una clara muestra 
de ello: “Dios manda que el sacerdote sea elegido en presencia de 
todo el pueblo, es decir, enseña y manifiesta que las consagraciones 
episcopales no deben hacerse sino con conocimiento del pueblo y 
en su presencia, para que en presencia del pueblo se descubran 
los delitos de los malos o los méritos de los buenos y así, con el 
sufragio y examen de todos, la ordenación sea justa y legítima”50. 
Este es quizá el punto culminante, no exento de complejidad, de la 
actual recepción del sensus fidei fidelium. Uno en el que tenemos que 
aprender a recuperar y poner en práctica el principio clásico con 
el que iniciamos esta reflexión y que aporta el valor fundamental 
que nos ofrece esta nueva dinámica comunicativa llamada 
restitutio: “lo que afecta a todos debe ser tratado y aprobado  
por todos”. 

CONCLUSIÓN ABIERTA 

Terminemos evocando las palabras de Pablo VI en su discurso 
de apertura de la segunda sesión del Concilio, el 29 de septiembre 
de 1963. El Papa expresó el “deseo, la necesidad y el deber de la 
Iglesia de dar por fin una definición más completa de sí misma”. En 
esta nueva fase de la recepción del Concilio, nos encontramos ante 
el desafío de construir una Iglesia sinodal para el tercer milenio, 
avanzando en la hermenéutica y la recepción de la Iglesia como 

50	 Carta sinodal del Concilio de Cartago (254), In causa Basilidis et Martialis Cyprianus, 
Epistulae, 67. IV, 2.



592

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

Pueblo de Dios que camina junto en cada lugar y tiempo. Esto logrará 
realizarse si construimos un nuevo modelo institucional inspirado 
en una eclesialidad sinodal capaz de madurar la articulación entre 
todos (Pueblo de Dios), algunos (colegialidad) y uno (primacía). 

El objetivo es alcanzar una efectiva sinodalización de toda la 
vida eclesial, y no quedarse en meras modificaciones formales o 
procedimentales aisladas. Es aquí donde el papel de la teología y 
de la práctica del sensus fidei encuentra hoy su lugar y su desafío, ya 
que comporta las dinámicas más adecuadas para la reconfiguración 
permanente de toda la vida y la misión de la Iglesia. Este modo 
sinodal de proceder vincula a todos los sujetos eclesiales entre sí 
por la acción del Espíritu y con el fin de caminar juntos. 

Podemos concluir con las palabras de Francisco a la Diócesis 
de Roma, antes de la apertura del Sínodo sobre la Sinodalidad: 
“el tema de la sinodalidad no es sólo un capítulo de un tratado 
de eclesiología; menos aún es una moda pasajera, un eslogan o 
un nuevo término para usar y explotar en nuestras reuniones. 
No. La sinodalidad expresa la naturaleza de la Iglesia, su forma, 
su estilo y su misión. Así, cuando hablamos de Iglesia sinodal, no 
debemos considerar ese título como uno entre otros o como una 
forma de concebir la Iglesia con vistas a alternativas (...). Sigo lo 
que podemos considerar el primer y más importante manual de 
eclesiología, el libro de los Hechos de los Apóstoles”51. Estamos, 
pues, ante el gran desafío que representa la sinodalización de toda 
la Iglesia a nivel de las relaciones, las dinámicas comunicativas y 
las estructuras eclesiales. La restitutio es un paso adelante para dar 
forma institucional a este desafío que el Espíritu nos pide para la 
Iglesia del tercer milenio. 

51	 Discurso del Santo Padre Francisco a los fieles de la diócesis de Roma, Aula Pablo VI 
(sábado, 18 de septiembre de 2021). Recuperado de https://www.vatican.va/content/
francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210918-fedeli-diocesiroma.
html



593
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani  II. 
Typis Polyglottis Vaticanis, Ciudad del Vaticano, 1970. 

Battocchio, Riccardo – Tonello, Livio (eds.), Sinodalità. Dimensione 
della Chiesa, pratiche nella Chiesa, Messaggero, Padova 2020. 

Beal, John P. “The consultation in Church governance”, Canon Law 
Society of America Proceedings 68 (2006) 38. 

Beinert, Wolfgang. “Bedeutung und Begründung des Glaubensinnes 
(sensus fidei) als eine dogmatischen Erkenntniskriterium”, 
Catholica 25 (1971) 293. 

.	“Der Glaubenssinn der Gläubigenin Theologie und 
Dogmengeschichte. Ein Überblick”, en D. Wiederkehr (ed.), 
Der Glaubenssinn des Gottesvolkes – Konkurrent oder Partner 
des Lehramts? Herder, Freiburg, 1994, 66–131. 

Borras, Alphonse. “La sinodalidad como elaboración conjunta 
de decisiones: salir del punto muerto del votum tantum 
consultivum”, Revista Teología 135 (2021) 106. 

Brighenti, Agenor. “O exercício do ministério presbiteral e a 
corresponsabilidade na missão da Igreja”, Seminarios 231 
(2022) 215. 

Burkhard, John. “Sensus fidei: Meaning, Role and Future of a 
Teaching of Vatican II”, Louvain Studies 17 (1992) 18-34. 

Comisión Teológica Internacional. El sensus fidei en la vida de la 
Iglesia, BAC, Madrid 2014. 

.	La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia 
(2018). Recuperado de https://www.vatican.va/roman_ 
curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_ 
20180302_sinodalita_sp.html 

Consejo Episcopal Latinoamericano, CELAM. Renovación y 
reestructuración del CELAM. Bogotá: CELAM, 2021. 



594

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

Congar, Yves. Jalones para una teología del laicado, Editorial Estela, 
Barcelona 1963. 

.	 “La Iglesia como Pueblo de Dios”, Concilium 1 (1965) 9-33. 

Congregación para los Obispos. Directorio para el ministerio 
pastoral de los Obispos “Apostolorum Successores” de 2004. 
Recuperado de https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cbishops/documents/rc_con_cbishops_
doc_20040222_apostolorum-successores_sp.html 

Consejo Mundial de Iglesias. Guidelines for the conduct of 
the meetings of the World Council of Churches, (2006) 
https://www.oikoumene.org/es/resources/documents/
guidelines-for-the-conduct-of-meetings-of-the-wcc 

Entrevista al Cardenal Mario Grech, El Observatorio Romano, 21 de 
mayo de 2021 https://www.vaticannews.va/es/vaticano/
news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-cardenal-grech.
html 

Francisco, Papa. Discurso con motivo del XXV aniversario del 
Catecismo de la Iglesia Católica (Octubre 11, 2017) https://
www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/
october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-
nuova-evangelizzazione.html 

.	Discurso del Santo Padre Francisco a los fieles de la diócesis 
de Roma, Aula Pablo VI (sábado, 18 de septiembre de 2021). 
Recuperado de https://www.vatican.va/content/francesco/
es/speeches/2021/september/documents/20210918-
fedeli-diocesiroma.html 

.	Discurso para la Conmemoración del 50 Aniversario de la 
institución del Sínodo de los Obispos, 17 de octubre de 2015 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/ 
2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-
anniversario-sinodo.html 

Gil Hellín, Francisco. Concilii Vaticani II Synopsis. Constitutio 
Dogmatica De Ecclesia Lumen Gentium, Libreria Editrice 
Vaticana, 1995. 



595
m

ed
el

lín
 1

8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

	 El corazón de la recepción actual de la eclesiología del Pueblo de Dios

Grech, Mario. Momento de reflexión para el inicio del proceso sinodal. 
Mensaje del Cardenal Mario Grech, 21 de octubre de 2021.

Hünermann, Peter und Hilberath, Jochen, Bernd (eds.), Herders 
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, 
Herder, Freiburg 2004, Vol. 2. 

Legrand, Herve. “Reception, sensus fidelium, and synodal life: an 
effort at articulation”, Jurist 57 (1997) 412. 

Luciani, Rafael (ed.), En camino hacia una Iglesia Sinodal: de Pablo 
VI a Francisco, PPC, Madrid 2020. 

Luciani, Rafael. “La sinodalità  come processo di riconfigurazione 
teologico-culturale delle chiese locali”, Credere Oggi 247 
(2022) 113-132. 

May, Peter De. “Sharing in the threefold office of Christ. A different 
matter for laity and priests? The tria munera in Lumen 
gentium, Presbyterorum ordinis, Apostolicam actuositatem 
and Ad gentes”, en A. M. Mayer (ed.), The Letter and the Spirit 
on the forgotten Documents of Vatican II, Peeters, Leuven 
2018, 155-179. 

Noceti, Serena. “Sensus fidelium e dinamiche ecclesiali”, en Marriage 
Family and Spirituality 23 (2017) 86-98. Esp. 89-91. 

.	 “La costituzione gerarchica della Chiesa e in particolare 
l’episcopato”, Serena Noceti - Roberto Repole (eds.), 
Commentario ai documenti del Vaticano II, EDB, Bologna, 
2015, Vol. 2, Capítulo 3. 

Palazzi, Felix. La tierra en el cielo. Disertación sobre el dogma de 
la Asunción de la Beata Virgen María, Universidad Católica 
Andrés Bello, Caracas 2007. Esp. 129-143. 

Quinta Conferencia General del Episcopado Latinoamericano 
y del Caribe (mayo 13-31 2007) Documento Conclusivo de 
Aparecida. Bogotá: CELAM, 2007. 

Rahner, Karl. Escritos de teología, Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I. 



596

m
ed

el
lín

 1
8
5
 /

 S
ep

tie
m

b
re

 - 
d

ic
ie

m
b

re
 (2

0
2
2
)

Rafael Luciani

Routhier, Gilles. “Évangile et modèle de sociabilité”, Laval 
théologique et philosophique 51/1 (1995) 69. 

.	 “La synodalitè dans l'Église locale”, Scripta Theologica 48 
(2016) 695-696. 

Rush, Ormond. “Sinodalidad, tradición y consenso”, R. Luciani, S. 
Noceti, C. Schickendantz, Sinodalidad y reforma. Un desafío 
eclesial, PPC, Madrid 2022, 285-322. 

Scannone, Juan Carlos (Ed.), Iglesia universal. Iglesias particulares, 
San Pablo, Buenos Aires, 2000. 

Schickendantz, Carlos. “A la búsqueda de una completa definición 
de sí misma. Identidad eclesial y reforma de la Iglesia en el 
Vaticano II”, Teología y vida 61/2 (2020) 99-130. 

Spadaro, Antonio - Galli, Carlos María (eds.), La reforma y las 
reformas en la Iglesia, Sal Terrae, Santander 2016. 

Spadaro, Antonio - Galli, Carlos María. For a missionary reform of 
the Church, Paulist Press, NJ 2017. 

Suenens, L. J., La corresponsabilidad en la Iglesia de hoy, Desclée de 
Brouwer, Bilbao, 1969. 

Tangorra, Giovanni. La Chiesa, mistero e missione: a cinquant anni 
dalla Lumen gentium (1964-2014), Lateran University Press, 
Città di Vaticano 2016. 

Villemin, Laurent. “La Constitution Lumen gentium et sa réception”, 
Revue Théologique de Louvain 45 (2014) 329-359. 

Villemin, Laurent. “Theology of the Relation of the Bishop to His 
Diocese in the Ceremonial of Bishops”, The Jurist 68 (2008) 
408-417. 

Vitali, Dario. Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione, 
Studium, Roma 2012. 



m
e
d

e
llí

n
B

ib
li

a
, 

Te
o

lo
g
ía

 y
 P

a
st

o
ra

l 
p

a
ra

 A
m

é
ri

ca
 L

a
ti

n
a
 y

 e
l 

C
a
ri

b
e

Francisco 
10 años de caminada. 

Refl exiones desde 
América Latina y el Caribe

Vol. XLVIII   N.° 185   septiembre - diciembre de 2022 
Bogotá - Colombia   ISSN: 0121-4977




