Med. / Vol. XLVIII / N.° 185 / Septiembre - diciembre (2022) / pp. 565-596 - ISSN 0121-4977 / Bogotd-Colombia

El corazon de la recepcion actual
de la eclesiologia del Pueblo de Dios

“Nuevos caminos en la teologia
y la practica del sensus fidei”

Rafael Luciani’

Sumario

Elprocesosinodalactual (2021-2024) estapropiciandounaprofundizacion
de la teologia del sensus fidei a la luz de su practica mediante dindmicas
comunicativas como la consultacion, la escucha, el discernimiento en
comun y la elaboracion de decisiones con el fin de descubrir lo que el
Espiritu pide hoyalasIglesias. Sudesarrollo eimplementacién es expresion
de la maduracion de la eclesiologia del Pueblo de Dios en los ultimos afios
y, especialmente, la eclesiologia de las Iglesias locales. Estamos ante un
nuevo giro eclesioldgico que hunde sus raices en la lectura entrecruzada
de Lumen gentium 12 (sensus fidei) y 23 (Iglesias locales). Esto avizora
la emergencia de una nueva recepcién de la pneumatologia en la vidla 505
eclesial con implicaciones importantes parala vinculacion corresponsable
de todos los fieles en la Iglesia. Uno de los elementos mas novedosos surge
de una nueva dinamica comunicativa llamada la restitucion, que permite
avanzar en el camino hacia la construccion del sensus totius populi, pues
no podemos hablar de modo genérico de un consenso entre todos los
fieles, como si fueran sujetos sin identidades, estilos de vida y culturas
diversas. Esta dinamica da forma una nueva trilogia a tomar en cuenta en
los procesos eclesiales: traditio-receptio-restitutio. En todo esto estamos
viviendo una primera emergencia de lo que sera una eclesialidad sinodal.
Estos y otros elementos que se presentan quieren ofrecer el corazon de la
recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios.

Palabras clave: Eclesiologia, Pueblo de Dios, Lumen gentium, sinodalidad,
Sinodo, sensus fidei, restitucion, escucha.

Laico venezolano, Doctor en Teologia por la Pontificia Universidad Gregoriana e
investigacion postdoctoral en la Julius Maximilians Universitat. Profesor Titular de la

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘




5

D

6

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

The heart of the current reception
of the ecclesiology of the People of God

“New Paths in the Theology
and Practice of Sensus Fidei”

Summary

The current synodal process (2021-2024) is fostering a
deepening of the theology of sensus fidei in light of its practice
through communicative dynamics such as consultation, listening,
discernment in common and decision-making with the purpose
of discovering what the Spirit is asking of the churches today.
Its development and implementation are an expression of the
maturation of the ecclesiology of the People of God in recent years
and, especially, the ecclesiology of the local Church. We are facing
a new ecclesiological tendency with roots in the intersecting
reading of Lumen gentium 12 (sensus fidei) and 23 (local
Churches). This anticipates the emergence of a new reception
of pneumatology in ecclesial life with important implications for
the co-responsible bonding of all the faithful in the Church. One of
the most innovative elements arises from a new communicative
dynamic called restitution, which allows us to advance on the
path towards the construction of the sensus totius populi, since
we cannot speak in a generic way of a consensus among all
the faithful, as if they were subjects without diverse identities,
lifestyles and cultures. This vitality conforms a new trilogy to
be taken into account in ecclesial processes: traditio-receptio-
restitutio. In all this we are experiencing an initial outpouring of
what will become a synodal ecclesiality. These and other elements
presented are meant to offer the essence of the current treatment
of the ecclesiology of the People of God.

Key words: Ecclesiology, People of God, Lumen gentium,
synodality, Synod, sensus fidei, restitution, listening.

Universidad Catdlica Andrés Bello de Caracas y Extraordinario en la Escuela de Teologia
y Ministerio del Boston College. Enseiia eclesiologia, Concilio Vaticano II y Cristologia.
Sirve como perito del CELAM, miembro del ETAP (equipo de tedlogas/os asesoras/es de
la presidencia de la CLAR), y miembro experto de la Comision Teolégica de la Secretaria

General del Sinodo.



INTRODUCCION

1 proceso sinodal actual (2021-2024) estd propiciando

una profundizacién de la teologia del sensus fidei a la luz

de su practica mediante dinamicas comunicativas como

la consultacidn, la escucha, el discernimiento en comun
y la elaboracion de decisiones con el fin de descubrir lo que el
Espiritu pide hoy a las Iglesias. Su desarrollo e implementacion es
expresion de la maduracién de la eclesiologia del Pueblo de Dios
en los dltimos afios y, especialmente, la eclesiologia de las Iglesias
locales. Estamos ante un nuevo giro eclesiolégico que hunde sus
raices en la lectura entrecruzada de Lumen gentium 12 (sensus fidei)
y 23 (Iglesias locales). Esto avizora la emergencia de una nueva
recepcion de la pneumatologia en la vida eclesial con implicaciones
importantes para la vinculacion corresponsable de todos los fieles
en la Iglesia.

Uno de los elementos mas novedosos surge de una nueva
dindmica comunicativa llamada la restitucién, que permite avanzar
en el camino hacia la construccion del sensus totius populi, pues
no podemos hablar de modo genérico de un consenso entre todos
los fieles, como si fueran sujetos sin identidades, estilos de vida
y culturas diversas. Esta dindmica da forma a una nueva trilogia
a tomar en cuenta —a saber, traditio-receptio-restitutio— que
hace que los procesos eclesiales sean permanentes en relacién
a la interpretacion y la evolucion del depésito de la fe. Y dicha
eclesiogénesis se funda en la acciéon propia del espiritu. En todo
esto estamos viviendo una primera emergencia de lo que sera
una eclesialidad sinodal. A continuacién presentaremos algunos

567

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

(@)}

8

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

elementos que caracterizan el corazén de esta nueva fase de la
recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios a la luz
de las Iglesias locales que recupera y profundiza la dimensién
pneumatolégica de la Iglesia.

EL RENACER DE LA TEOLOGIA Y LA PRACTICA
DEL SENSUS FIDEI

Segun Vicente de Lérins, mantenemos “lo que se ha creido en
todas partes, siempre y por todos” (quo ubique, quod semper, quod
ab omnibus creditum est) (Commonitorium, cap. 2,6). Aunque no se
mencione explicitamente la palabra sensus fidei, el adagio de Lérins
sigue expresando la conciencia de una recepcién y una evolucién
en la comprension y la experiencia de la fe que implica tanto a las
personas como a las Iglesias locales. Para que el lema funcione,
necesita dindmicas constantes de creacidn de consenso y procesos
que sostengan la comunidn en laIglesia. Esto supone la comprension
de la tradicién como un cuerpo vivo capaz de ser discernido,
interpretado y profundizado a través del sentido de la fe de todos
los fieles, lo cual no estd exento de tensiones hermenéuticas, sean
generadas por continuidades, discontinuidades o novedades, en la
interpretacion y evolucién del depésito de la fe. Es claro que “no se
puede conservar la doctrina sin hacerla progresar”! pero, hoy en
dia, se recupera la comprensiéon de que este progreso o desarrollo
también puede surgir de la practica del sensus fidei fidelium, porque
“en la Iglesia, la realidad viva del saber consciente de la fe llega

“La Tradicion es una realidad viva y sélo una mirada superficial puede ver el depésito
de la fe como algo estatico. La Palabra de Dios no puede ser conservada con naftalina,
como si se tratara de una manta vieja que hay que proteger de la polilla. {No! La Palabra
de Dios es una realidad dindmica, siempre viva, que progresa y crece porque tiende
hacia un cumplimiento que los hombres no pueden detener. Esta ley del progreso, segin
la feliz formulacion de san Vicente de Lerins: «Annis consolidetur, dilatetur tempore,
sublimetur aetate» (Conmonitorium, 23.9: PL 50), pertenece a la peculiar condicién de
la verdad revelada en cuanto que es transmitida por la Iglesia, y no comporta de manera
alguna un cambio de doctrina. No se puede conservar la doctrina sin hacerla progresar”.
Francisco, Discurso con motivo del XXV aniversario del Catecismo de la Iglesia Catédlica
(Octubre 11, 2017) https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/
october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.
html



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

progresivamente mas y mas a si misma, no en una reflexién previa
al acto, sino en el acto mismo”?.

Aqui, el sensus fidei desempefia un papel clave como locus
theologicus en la medida en que es fuente y mediacién de la
revelaciéon por la experiencia y el conocimiento connaturales,
proporcionando asi una maduraciéon continua en la comprension
y expresion de esa misma revelacion. Para el creyente, el sensus
fidei descansa en la convicciéon de que el Espiritu recibido en el
bautismo le hace capaz de expresar cosas sobre los contenidos de
la fe. La autoridad de la Iglesia como universitas fidelium se basa
en esta condicion personal de cada creyente, pero es la Iglesia
vivida como un todo, como la totalidad de los bautizados —y
no un fiel solo— la que no puede equivocarse al creer (LG 12).
Por tanto, podemos decir que el sensus fidei es una disposicién
personal e interior, una apertura existencial antropolégica en
cada persona manifestada en virtud del bautismo, pero que sélo
se realiza en la interaccion de todos los fieles mediante dinamicas
comunicativas como la escucha mutua, es decir, como sensus
fidelium para lograr la singularis antistitum et fidelium conspiratio
(DV 10)°.

El recurso explicito al sensus fidei ha sido usado para la
declaracién de los dogmas marianos de la Inmaculada Concepcién
y de la Asuncién®. En este caso, podemos aplicar la definicién por la
cual “el sentido de la fe es un carisma libre que pertenece a todos
los miembros de la Iglesia, un carisma de acuerdo interno con el
objeto de la fe, en virtud del cual la Iglesia en su totalidad, que se
expresa en el consentimiento de la fe, reconoce el objeto de la fe y
lo confiesa en el desarrollo de su vida en constante consonancia

Karl RAHNER, “Sobre el problema de la evoluciéon del dogma”, Escritos de teologia,
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 53.

Cf. Dario VITALL Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione, Studium, Roma 2012, 67.
Uno de los mejores estudios sobre la evolucion de la doctrina y el sensus fidei en el
caso de los dos dogmas marianos se encuentra en: Félix PALAZZI, La tierra en el cielo.
Disertacion sobre el dogma de la Asuncion de la Beata Virgen Maria, Universidad Catélica
Andrés Bello, Caracas 2007. Esp. 129-143.

569

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

~J

0

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

con el magisterio eclesial”®. Hoy en dia se profundiza a la luz de la
sinodalidad y se le concibe como una dindmica espiritual que activa
la participacién corresponsable de todos los sujetos eclesiales
—christifideles— en relacion a todo el desarrollo de la vida y la
misién de la Iglesia, y no sélo al depdsito de la fe o la declaracién
de dogmas. Por ello, “la sinodalidad no sélo propone un modelo
de intercambio y de consulta, sino que sobre todo permite que
todos participen (...) en la diversidad y originalidad de los dones y
servicios”®.

La practica actual del sensus fidei da cauce a este modo de
proceder, sentando las bases —tales como actitudes, ambiente,
argumentos— y el modo —consulta, escucha, discernimiento,
decisiones— de ser y hacer Iglesia, y proporciona la dindmica
eclesial mas adecuada para poner en practica el principio clasico
que dice: “lo que afecta a todos debe ser tratado y aprobado por
todos”. Esto implica, hoy, pensar una mejor articulacién “entre
el sensus fidei con el que estdn marcados todos los fieles, el
discernimiento ejercido en los diversos niveles de realizacion de
la sinodalidad y la autoridad de quien ejerce el ministerio pastoral
de unidad y gobierno”’. En esta reciprocidad que permite pensar la
rearticulacion del todos, algunos y uno juega un papel fundamental
el sentido de la fe de todos los fieles porque no se trata de una mera
experiencia individual, sino de una auténtica dinamica espiritual
que hace y constituye a la Iglesia a la luz de la experiencia del
Espiritu y “en la vida del espiritu tampoco la reflexiéon capta nunca
de manera total las razones y motivos que actian realmente en
un conocimiento o en una accién. En la mirada sencilla y directa
sobre la realidad conocemos siempre mas cosas de las que pueden
consignar la reflexién y el analisis minucioso de este conocimiento

5

Wolfgang BEINERT, “Bedeutung und Begriindung des Glaubensinnes (sensus fidei) als
eine dogmatischen Erkenntniskriterium”, Catholica 25 (1971) 293.

Gilles ROUTHIER, “Evangile et modéle de sociabilité”, Laval théologique et philosophique
51/1 (1995) 69.

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL, La sinodalidad en la vida y en la misién de la Iglesia
(2018) 72 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_20180302_sinodalita_sp.html

o

~



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

y de su profundidad. Al obrar tenemos mas motivos de los que

podemos expresar en una reflexion anterior o posterior al acto”®.

La emergencia de este modo eclesial de proceder se encuentra
en el proceso actual del Sinodo sobre la sinodalidad (2021-2024). El
Documento para la etapa continental (cf. DEC) del Sinodo recoge la
practica que surge de este modo de proceder eclesial rescatando “el
precioso tesoro teoldgico contenido en el relato de una experiencia:
la de haber escuchado la voz del Espiritu por parte del Pueblo de
Dios, permitiendo que surja su sensus fidei” (DEC 8). La novedad
radica en que se ha partido de “la experiencia de sinodalidad vivida
de la consulta al Pueblo de Dios en las Iglesias locales” (DEC 9).
De este modo, el sensus fidei pasa a ser el cauce de “un camino de
conversion hacia una Iglesia sinodal que, a partir de la escucha,
aprende a renovar su mision evangelizadora a la luz de los signos
de los tiempos y asi seguir ofreciendo a la humanidad una forma
de ser y de vivir en la que todos puedan sentirse incluidos como
protagonistas” (DEC 13).

Auln mas, también es cauce de la captacién y el desarrollo de
la fe, ya que, como explica Rahner, “por acontecer el conocimiento
de la fe en la fuerza del Espiritu de Dios y por ser este Espiritu la
realidad indivisiblemente que se cree, el objeto de la fe no es mero
objeto pasivo, indiferente a la actitud que se tenga frente a él, sino
conjuntamente principio mediante el cual él mismo es captado
como objeto. [Por tanto,] ya no es posible decir que el desarrollo
consciente de la fe de la Iglesia avance Unicamente a base de
penetracién conceptual-légica”. También lo hace mediante la
practica del sensus fidei que “expresa el sentido compartido de la
experiencia de la sinodalidad vivida” (DCS 9).

De esta experiencia ha “surgido una profunda reapropiacién de
la dignidad comtn de todos los bautizados” (DCS 9) que promueve

Karl RAHNER, “Sobre el problema de la evolucién del dogma”, Escritos de teologia,
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 62.
Karl RAHNER, “Sobre el problema de la evolucién del dogma”, Escritos de teologia,
Cristiandad, Madrid 2000, Tomo I, 63.

571

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘




5

~J

2

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

“la corresponsabilidad de todos, valora la presencia de los carismas
infundidos por el Espiritu Santo en el Pueblo de Dios”*. Podemos
sostener que aqui encontramos el corazén de la recepcién actual
de la eclesiologia del Pueblo de Dios. Como explica el Card. Grech,
“muchos intérpretes subrayan justamente el tema de la Iglesia como
Pueblo de Dios; pero aquello que mas caracteriza a este pueblo para
el Papa, es el sensus fidei, que lo hace infalible in credendo. Se trata
de un dato tradicional de la doctrina, que atraviesa toda la vida de la
Iglesia:latotalidad delos fielesno puede equivocarse al creer,envirtud
de la luz que proviene del Espiritu Santo donado en el bautismo”*.

La experiencia vivida de la sinodalidad es cauce de una
eclesialidad sinodal que comienzaaemergeralaluzdelaeclesiologia
de las Iglesias locales y que rescata la dimensién pneumatoldgica
en la Iglesia'?, pues la practica del sensus fidei tiene su inicio y
su culminacién en cada portio Populi Dei —di6cesis— con el fin
de alcanzar el consensus ecclesiae que expresa la convergencia
espiritual vivida con y entre todos los fieles que se va construyendo
mediante la practica de dinamicas comunicativas. El documento de
las Directrices para el desarrollo de las reuniones del Consejo Mundial
de Iglesias, sefialan como “los procedimientos de consenso dejan
mas espacio parala consulta, la exploracidn, el cuestionamiento y la
reflexion orante, con menosrigidez que los procedimientos formales
de votacidn. Al promover la colaboracién en lugar del debate entre
adversarios, los procedimientos de consenso ayudan a la asamblea
(0 a una comisién o comité) a buscar juntos la mente de Cristo”*>,

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL, La sinodalidad en la vida y en la misién de la Iglesia
(2018) 72 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/
rc_cti_20180302_sinodalita_sp.html

Entrevista al Cardenal Mario Grech, EI Observatorio Romano, 21 de mayo de 2021. Cf.
https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-
cardenal-grech.html

Cf. Rafael Luciani, “La sinodalita come processo di riconfigurazione teologico-culturale
delle chiese locali”, Credere Oggi 247 (2022) 113-132; Alphonse Borras, “Ecclesial
synodality, participatory processes and decision-making procedures. A canonist's point
of view”, Antonio Spadaro - Carlos Maria Galli, For a missionary reform of the Church,
Paulist Press, NJ 2017, 218-248.

En el documento Guidelines for the conduct of the meetings of the World Council of
Churches podemos encontrar elementos relevantes en relacion al modo de construir



El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

A la luz de lo anterior, podemos afirmar que el sensus fidei es

la dindmica mdas adecuada para la reconfiguracién permanente de
la vida eclesial, porque vincula entre si a todas las subjetividades
eclesiales —o fieles— porla accion del Espiritu y con el fin de tomar
juntos las decisiones pastorales que mas convengan a la misién de
Iglesia en cada lugar'*. De este modo, vincula el discernimiento que

ha de hacer el ministerio apostolico con la realizacidon previa de
procesos de consulta y escucha de todos los fieles, logrando, asi,
que la elaboracién de las decisiones pastorales se construya entre
todos y todas, para que luego sean discernidas y ratificadas por la
jerarquia como expresion del sensus ecclesiae. En consecuencia,

consensos. Aunque el texto es largo, merece la pena su citacion: “algunas iglesias
de todo el mundo, y algunas partes del propio Consejo Mundial de las Iglesias, han
descubierto que tomar decisiones por consenso es una mejor manera de reflejar la
naturaleza de la iglesia tal como se describe en el Nuevo Testamento que el enfoque
‘parlamentario’. En 1 Corintios 12,12-27, San Pablo habla de las partes del cuerpo que
se necesitan mutuamente. Un cuerpo que funciona plenamente integra los dones de
todos sus miembros. Del mismo modo, cualquier organismo ecuménico funcionara
mejor cuando haga un uso Optimo de las capacidades, la historia, la experiencia, el
compromiso y la tradicién espiritual de todos sus miembros. Los procedimientos de
consenso dejan mas espacio para la consulta, la exploracion, el cuestionamiento y la
reflexion orante, con menos rigidez que los procedimientos formales de votacion. Al
promover la colaboracion en lugar del debate entre adversarios, los procedimientos de
consenso ayudan a la asamblea (o0 a una comisién o comité) a buscar juntos la mente de
Cristo. En lugar de esforzarse por triunfar en el debate, se anima a los participantes a
someterse unos a otros y a tratar de ‘comprender cudl es la voluntad del Sefior’ (Ef 5,17).
El modelo de consenso para la toma de decisiones también fomenta la escucha mutua en
la oracion y el crecimiento del entendimiento entre las tradiciones eclesiales. Al mismo
tiempo, exige disciplina por parte de los participantes y los moderadores. También
debe haber reglas. Pero el objetivo es llegar a una opiniéon comiin y no simplemente a
la voluntad de la mayoria. Cuando se declara el consenso, todos los que han participado
pueden afirmar con confianza: Al Espiritu Santo y a nosotros nos parecié bien...
(Hechos 15,28)" Document: Guidelines for the conduct of the meetings of the World
Council of Churches, n. 2 (2006) https://www.oikoumene.org/es/resources/documents/
guidelines-for-the-conduct-of-meetings-of-the-wcc

Encontramos expresiones de esta visiéon en el Documento Conclusivo de Aparecida, 1a
V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y Caribefio en 2007, al afirmar
que los laicos deben participar no sélo en los procesos de escucha, discernimiento y
elaboracién de decisiones, sino también en los procesos de toma de decisiones en la
Iglesia (Cf. Aparecida 371). Este texto también ha servido de inspiracién para el mas
reciente proceso de reestructuracion y reforma llevado a cabo por el Consejo Episcopal
Latinoamericano (CELAM). Cf. Consgjo EPISCOPAL LATINOAMERICANO, CELAM.
Renovacién y reestructuracion del CELAM. Bogota: CELAM, 2021.

573

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

~J

4

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

la busqueda del consenso es parte esencial de una Iglesia Sinodal
porque permite sostener y fortalecer la comunién eclesial en virtud
del bautismo y el ejercicio de la corresponsabildad.

Las implicaciones de este modo de proceder sinodal para el
ministerio apostélico fueron anticipadas durante las discusiones
Vaticano II por el obispo De Smedt'®. El vio en el sensus fidei fidelium
el fundamento pneumatoldgico necesario para vivir el ejercicio del
ministerio jerarquico entre los fieles. En una de sus intervenciones
lo explico del siguiente modo: “Inter ‘fideles’ cointelliguntur
evidenter membra Hierarchiae”*®. Es decir, todos los sujetos
eclesiales —laicos, religiosas y religiosos, presbiteros, obispos y el
Papa— caminando juntos. Se trata de volver a situarse en el Pueblo
de Dios, “entre los fieles”. También en Dei verbum 8 se encuentra
otra clave de lectura. Se usé la expresion perceptio'” que se refiere a
un conocimiento connatural por medio del cual los pastores junto al
resto de los fieles experimentan un proceso dindmico que habilita el
sentido comun de los fieles®. Por tanto, el caminar juntos no es algo
optativo. Es el modo de proceder indispensable para hacer Iglesia y
alcanzar la singularis fiat antistitum et fidelium conspiratio (DV 10).

Sobre esto encontramos hermosos ejemplos en la tradicion
del primer milenio. San Cipriano, obispo de Cartago, proponia la via
de “los consejos colaborativos de obispos, presbiteros, didconos,
confesores y también (..) un numero sustancial de laicos (...),
porque no puede establecerse ningiin decreto que no sea ratificado
por el consentimiento de la pluralidad”®. En el ejercicio de su
autoridad episcopal, todos los fieles participaban en la elaboraciéon

Cf.AS 3/6,97. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II, Typis Polyglottis
Vaticanis, Ciudad del Vaticano, 1970-99. De ahora en adelante: AS.

Cf. Francisco GIL HELLIN, Concilii Vaticani Il Synopsis. Constitutio Dogmatica De Ecclesia
Lumen Gentium, Libreria Editrice Vaticana, 1995, 96-97.

7 Cf.AS4/5,704.

8 Cf.AS3/3,139.

“Sic collatione consiliorum cum episcopis, presbyteris, diaconis, confessoribus pariter
ac stantibus laicis facta, lapsorum tractare rationem (...), quoniam nec firmum decretum
potest esse quod non plurimorum videbitur habuisse consensum”. Jacques Paul
MIGNE, Patrologiae Latina, Tomus 4 (S. Cypriani), 312.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

y la verificacion de las decisiones de modo que la toma de
decisiones fuera expresion del consejo que la comunidad aportaba
a su ministerio segun el principio de corresponsabilidad esencial y
pastoral. Asi, habiendo él mismo participado del proceso, el obispo
acogia y ratificaba la decisién. Esto nos recuerda que lo que estaba
y sigue aun estando en juego es la busqueda del sensus ecclesiae
y no el sentir de unos pocos o de muchos?’, porque se trata de
mantener siempre la comunion organica de todo el Pueblo de Dios?.

UNA NUEVA RECEPCION DE LA PNEUMATOLOGIA
EN LA VIDA ECLESIAL

La novedad del actual giro eclesiolégico se encuentra en la
lectura entrecruzada de Lumen gentium 12 (sensus fidei) y 23
(Iglesiaslocales), conduciendo aunaprofundizacién deladimension
pneumatolégica de la vida eclesial. Esto ya se apreciaba en las
discusiones durante la redaccién de Lumen gentium 12 cuando los
padres conciliares llegaron a la comprensiéon de que es el mismo
Espiritu quien se manifiesta a través del dinamismo comunicativo
que se pone en marcha por medio del sensus fidei de todo el Pueblo de

20 “En forma similar, el Directorio Apostolorum Successores de 2004 sobre el oficio pastoral

de los obispos subraya el caracter organico de la comunion eclesial y de los 6rganos de
participacion (n. 165) y, en el sentido del canon 127 § 2,2, prescribe que el obispo no
debe apartarse de las opiniones o votos expresados por una amplia mayoria «a no ser
que haya razones graves de caracter doctrinal, disciplinario o litirgico» (n. 171a). Asi
pues, en un 6rgano consultivo, los fieles a los que los pastores piden su opinién elaboran
junto con ellos las decisiones relativas a la vida, el gobierno, el testimonio y la misién de
la comunidad. En otros términos, los pastores no rigen ni acompafan el pueblo de Dios
sin los fieles que les toca consultar en conformidad con el Cdigo o, en la eventualidad de
«otras formas (institucionales) de didlogo», segin lo que imponga, a su juicio, el gobierno
pastoral de su grey”. Alphonse BORRAS, “La sinodalidad como elaboracién conjunta de
decisiones: salir del punto muerto del votum tantum consultivum”, Revista Teologia 135
(2021) 106.

“Una llamada revolucién copernicana esta dada, ante todo, por la categoria de pueblo
de Dios concretada con la insercion del capitulo segundo en Lumen gentium. La nocién
inclusiva de pueblo de Dios, que subraya ante todo la comtn pertenencia a la Iglesia
previamente a toda diferenciacion de condicion o de funcidn, juega un rol estructurante
y arquitecténico; constituye la categoria privilegiada, la viga portadora de ese nuevo
modelo de Iglesia que el Concilio elaboré laboriosamente”. Carlos SCHICKENDANTZ, “A la
biisqueda de una completa definicién de si misma. Identidad eclesial y reforma de la Iglesia
en el Vaticano II", Teologia y vida 61/2 (2020) 112.

575

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

~J

6

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

Dios como un sujeto colectivo®. Esto revela un aspecto importante,
como es el reconocimiento de que el Espiritu no hace distincién
de ningun tipo al manifestarse. Asi aparece en el textus receptus
de Lumen gentium 12. Ahi, los padres conciliares sustituyeron la
expresion exercet por manifestat: “mediante supernaturali sensu
fidei totius populi manifestat”. Esto el hecho de que no somos los
duefios del Espiritu, ni de sus modos de comunicarse o sus formas
de manifestarse. De hecho, los padres conciliares sefialaron que “el
Espiritu Santo no s6lo santifica y guia al pueblo de Dios a través
de los sacramentos y ministerios, sino que también distribuye
sus dones a cada uno como él quiere, lo hace apto y prepara para
emprender diversas obras o servicios, en beneficio de la renovacién
y la ulterior edificacion de la Iglesia”®®. Lumen gentium 12 destaca
la unidad entre la accién libre del Espiritu y la renovacion eclesial®*.

Con esto se logra precisar teolégicamente que el sensus
fidei no es un mero ejercicio, funciéon o puesta en practica de una
operaciéon de la inteligencia de la fe, sino que es una dindmica
comunitaria espiritual que vincula a todos los sujetos eclesiales
entre si{ y los configura como conjunto orgdnico y corresponsable
a partir de lo que el Espiritu va manifestando a través de todo el
Pueblo de Dios, y no s6lo de algunos. Como explicé monsefior De
Smedt al comienzo del Concilio, “el cuerpo docente [los obispos]
no descansa exclusivamente en la accién del Espiritu Santo sobre
los obispos; [debe] escuchar también la acciéon del mismo Espiritu

2 Cf. Serena NOCETI, “Sensus fidelium e dinamiche ecclesiali”, en Marriage Family and

Spirituality 23 (2017) 86-98. Esp. 89-91.

Francisco GiL HELLIN, Concilii Vaticani II Synopsis. Constitutio Dogmatica De Ecclesia
Lumen Gentium, Libreria Editrice Vaticana, 1995, 99-100.

“La eclesiologia de Lumen gentium no entendia la implicacion real en la Iglesia
exclusivamente como proveniente trascendentalmente de Cristo y concretamente de
la jerarquia, como hacia Mystici corporis, sino que optaba a menudo por una visién
teolégica mds radical, permitiendo asi a veces espacio para el tipo de articulacién
audaz y concreta de la implicacion activa del Espiritu en la Iglesia que se ve en los
articulos 4 y 12”. Jos MooNs, The Holy Spirit, the Church, and Pneumatological Renewal,
Brill, Leiden (Netherlands) 2022, 313-314. El capitulo 4 de este libro es una de las
mejores obras escritas sobre la relacién entre la pneumatologia y la eclesiologia en el
Concilio Vaticano II. Se nos ofrecen argumentos fundamentales para una eclesiologia
pneumatoldgica segtin Lumen gentium.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

sobre el Pueblo de Dios. Por tanto, el Magisterio no sélo habla al
Pueblo de Dios, sino que también escucha a este Pueblo en el que

Cristo continta su ensefianza”%.

Sin embargo, Lumen gentium 12 no ha sido un texto exento
de polémicas, tanto en los debates conciliares como en su inacaba
recepcion durante el postconcilio. Uno de los aspectos que resalta
es el munus propheticum de todo el Pueblo mesianico, que hoy se
esta revalorizando. Congar decia que este texto plantea como “el
Espiritu Santo hace infalible a toda la Iglesia como tal, y dentro
de ella a cada parte organica segin lo que representa””. En el
marco de esta totalidad orgdnica (LG 32) el obispo es voz de
una porciéon del Pueblo de Dios —diécesis— (LG 23) en la cual
vive como testigo, custodio y garante (DV 8), de modo tal que la
infalibilidad magisterial queda cualificada al ejercerse al interior de
la infalibilidad de todo el Pueblo de Dios mediante la practica del
sensus fidei. Incluso, dicha teologia y la practica conlleva también
nuevas implicaciones para el gobierno y la rendicién de cuentas en
la Iglesia. Como explica el canonista Beal, el canon 369 del Derecho
Candnico actual reconoce que

la porcién del pueblo de Dios es primaria; tanto logica
como histéricamente, precede al obispo y al presbiterio.
Esta porcion del pueblo de Dios es confiada (concreditur) a
un obispo, es decir, el obispo se constituye en una relacién
fiduciaria con la porcién del pueblo de Dios, relaciéon que
teoldgica y candnicamente se denomina pastoreo. El obispo
esta obligado, en virtud de esta relacion fiduciaria, a actuar
siempre en beneficio de la porcién del pueblo de Dios que le
ha sido confiada y es, por tanto, responsable ante ellos de su
pastoreo. El presbiterio coopera en la funcién pastoral del
obispo y, por lo tanto, comparte de manera subordinada su
relacion fiduciaria con esta porcién del pueblo de Dios y su
responsabilidad ante ella?’.

5  Emile-Joseph DE SMEDT, The Priesthood of the Faithful, 89-90.
Yves CONGAR, Jalones para una teologia del laicado, Editorial Estela, Barcelona 1963, 351.

John P. BEAL, “The consultation in Church governance”, Canon Law Society of America
Proceedings 68 (2006) 38.

577

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘




5

~J

8

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

En consecuencia, podemos decir que la dimension
pneumatolégica del sensus fidei hace que el ministerio episcopal
se cualifique principalmente por medio de la testificatio fidei
porque es el Espiritu quien se manifiesta a través de todos los
fieles —universitas fidelium®— y el obispo es testigo y parte, y
ha de vivir su ministerio como servicio al resto de los fieles. Un
nuevo y desafiante signo de desarrollo y madurez de una Iglesia
Sinodal, debe ser el hecho de que ningin discernimiento y toma
de decisiones sea realizado por la jerarquia sin previa consulta y
escucha del resto de los fieles, ni sin procedimientos de verificaciéon
y rendicion de cuentas una vez tomada la decisidn. Se trata de modo
de proceder que no deberia ser opcional porque la relacién y la
responsabilidad que tiene el obispo con la porcién del Pueblo de
Dios, o didcesis, en la que ejerce su pastoreo, lo vincula y obliga®’.
Asi lo sostiene el Documento de Ravenna: “la autoridad ligada a la
gracia recibida en la ordenacion no es posesién privada de quien
la recibe ni algo delegado de la comunidad, sino que es un don del
Espiritu Santo destinado al servicio (diaconia) de la comunidad y
nunca ejercido fuera de ella. Su ejercicio incluye la participacion de
toda la comunidad (St Cyprian, Ep. 66, 8)"*".

Alaluz de esto, la recuperaciéon y profundizacion de la teologia
y la practica del sensus fidei es un elemento fundamental de la

28 Cf. Dario VITALI, Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione, Studium, Roma 2012, 67.

¥ “Canonically speaking this implies that the people of God is seen as a community of
people who have come of age (Miindigen) and who therefore must exercise their rights
and obligations. It implies that the relationship ‘people of God— ministers of the church’
cannot be characterized by an ‘obedience— order’ model, because the purpose of the
exercise of authority is to attend to Christ who must work in and through the people.
Ultimately this can find an expression in legal terms when ministerium and synodality
are both foundational elements of the Church”. Myriam WijLENS, “The doctrine of the
People of God and hierarchical authority as service in Latin Church legislation on the
Local Church”, en The Jurist 68 (2008) 342.

The Joint Theological Commission for the Theological Dialogue Between the Roman
Catholic Church and the Orthodox Church, “Ecclesiological and Canonical Consequences
of the Sacramental Nature of the Church: Ecclesial Communion, Conciliarity and
Authority”, 13. Ravenna Document, October 13, 2007: http://www.christianunity.va/
content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-orientale/chiese-ortodosse-di-tradizione-
bizantina/commissione-mista-internazionale-per-il-dialogo-teologico-tra-la/
documenti-di-dialogo/testo-in-inglese.html



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

eclesiologia contemporanea que cumple un papel normativo en la
constitucién de las identidades eclesiales a partir de relaciones y
dindmicas comunicativas que se viven entre todas ellas y las van
vinculando y co-constituyendo dentro del Unico sujeto organico
que es el Pueblo de Dios. Una eclesiologia sinodal debe, pues,
articular dichas dinamicas comunicativas, entre ellas la escucha
y el discernimiento. De hecho, refiriéndose al actual proceso
sinodal, el Card. Grech sefiala que “la fuerza del proceso reside
en la reciprocidad entre consulta y discernimiento. Ahi radica
el principio fecundo que puede conducir a futuros desarrollos
de la sinodalidad”®'. Este modo de ser y proceder en la Iglesia
fortalece la forma primaria de la comunién cristiana, pero, como
se dice en el Documento para la Etapa Continental, “requiere un
estilo basado en la participacién, que corresponde a la plena
asuncién de la corresponsabilidad de todos los bautizados para la
Unica mision de la Iglesia que se deriva de su dignidad bautismal
comun” (DEC 11).

La dimensiéon pneumatolégica del sensus fidei nos permite
reconocer la manifestacion del Espiritu a través de muchas
mediaciones, y no s6lo la ministerial, asi como nos ayudara a evitar
caer en la tentaciéon de querer sustituir al Espiritu por nosotros
mismos. Sin embargo, hemos de preguntarnos con honestidad
si creemos que el Espiritu se manifiesta libremente a través de
todas las personas y sus historias de vida, a través de los muchos
carismas, ministerios, servicios y, dones, incluso en puntos de vista
que son completamente diferentes y diversos de nuestras propias
posiciones. Esto Gltimo es también una mediacion del Espiritu que
a menudo olvidamos porque puede resultar incomodo escuchar,
hablar y discernir en comun, con los demas. Si nos convertirnos
en obstaculos para la libre manifestacion del Espiritu, estaremos
impidiendo la construccién del nosotros eclesial, que es la Iglesia
como Pueblo de Dios en camino.

31 Entrevista al Cardenal Mario Grech, EI Observatorio Romano, 21de mayo de 2021

https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-
cardenal-grech.html

579

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

o

0

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

UNA DINAMICA ESPIRITUAL QUE NOS CONSTITUYE
EN SUJETOS CORRESPONSABLES

Si damos un paso mas en la reflexiéon, podemos decir que la
lectura entrecruzada de la eclesiologia de las Iglesias locales y la
teologia del sensus fidei conforma un modelo eclesial basado en
relaciones y dindmicas comunicativas por medio de las cuales nos
vamos co-constituyendo en Pueblo de Dios y descubriendo lo que
el Espiritu dice a las Iglesias (Episcopalis Communio 5.8). Entre las
dindmicas comunicativas que son propias al ser eclesial podemos
mencionar la acciones de consultar, escuchar, dialogar, discernir
en comun, tomar consejos, elaborar decisiones juntos y rendir
cuentas. El Documento para la etapa continental del Sinodo sobre
la sinodalidad reconoce en todas ellas mediaciones espirituales y
explicacomo “laescuchay el didlogo son el camino paraaccederalos
dones que el Espiritu nos ofrece a través de la variedad multiforme
de la uUnica Iglesia: carismas, vocaciones, talentos, habilidades,
lenguas y culturas, tradiciones espirituales y teoldgicas, diferentes
formas de celebrar y dar gracias” (DEC 102).

Francisco usa estas mismas dindmicas comunicativas para
definirelmodelo de unalglesiasinodal. Nosdice: “unaIglesia sinodal
es una Iglesia de la escucha (...). Es una escucha reciproca en la cual
cada uno tiene algo que aprender (..). Es escucha de Dios, hasta
escuchar con él el clamor del pueblo; y es escucha del pueblo, hasta
respirar en él la voluntad a la que Dios nos llama”*. El ejercicio de
la escucha reciproca y del discernimiento en comtun es indispensable
en una eclesiologia sinodal pues parte del reconocimiento de la
identidad propia de cada subjetividad eclesial a partir de relaciones
que se “completan mutuamente” (AA 6: mutuo se complent).

En consecuencia, la escucha reciproca, como es comprendida
hoy en dia, adquiere un caracter vinculante ya que todos los fieles
conforman un conjunto organico en el que cada sujeto aporta

32 FRANCISCO, Discurso para la Conmemoracién del 50 Aniversario de la institucién del Sinodo

de los Obispos, 17 de octubre de 2015 https://www.vatican.va/content/francesco/es/
speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-
sinodo.html



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

algo segliin suo modo et pro sua parte (LG 31). De este modo,
“cada miembro estd al servicio de los otros miembros... [de modo
que] los Pastores y los demas fieles estan vinculados entre si por
reciproca necesidad” (LG 32). No podemos separar estas dindmicas
comunicativas segun lo que corresponderia a los distintos sujetos
eclesiales considerados individualmente, porque, como explico el
Cardenal Suenens, “en el Pueblo de Dios, las funciones, las tareas,
los ministerios, los estados de vida y los carismas estan unidos
orgdnicamente en una red multiforme de lazos estructurales y de
relaciones vitales (LG 13)”**. Nunca existimos como individuos
aislados, sino que nos vamos co-constituyendo en un gran nosotros
eclesial, como lo ha denominado la te6loga Noceti. La complejidad
y el desafio de todas estas dindmicas comunicativas radica en su
caracter inclusivo. Por ejemplo,

escuchar requiere que reconozcamos a los demdas como
sujetos de su propio viaje. Cuando lo hacemos, los demas
se sienten acogidos, no juzgados, libres de compartir su
propio camino espiritual. Esto se ha experimentado en
muchos contextos, y para algunos ha sido el aspecto mas
transformador de todo el proceso. La experiencia sinodal
puede leerse como un camino de reconocimiento para
quienes no se sienten suficientemente reconocidos en la
Iglesia (DCS 32).

Esta practica esta siendo rescatada hoy. En el proceso sinodal
“la gente comenté que era la primera vez que se les pedia que
hablaran a pesar de que llevaban décadas asistiendo a la Iglesia
(CE Pakistan)” (DEC 23). También dijeron que “era la primera vez
que la Iglesia les pedia su opinién y que deseaban continuar este
camino (...) donde todos los miembros de la asamblea o comunidad
pueden expresar abierta y honestamente su opinién (CE Letonia)”
(DEC 17). Escuchar a los demas es una poderosa dinamica
comunicativa que abre el camino de la conversion y supera la auto-
referencialidad eclesial, a todos los niveles. De hecho,

3 Card. L.]. SUENENS, La corresponsabilidad en la Iglesia de hoy, Desclée de Brouwer, Bilbao,

1969, 7.

581

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

o

2

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

no escuchar conduce a la incomprension, la exclusién y la
marginaciéon. Como consecuencia ulterior, crea cerrazon,
simplificacidn, falta de confianza y temores que destruyen
la comunidad. Cuando los sacerdotes no quieren escuchar,
poniendo excusas, como en el gran niumero de actividades,
o cuando las preguntas quedan sin respuesta, surge en el
coraz6n de los fieles laicos un sentimiento de tristeza y
alejamiento. Sin escucha, las respuestas a las dificultades
de los fieles se sacan de contexto y no abordan la esencia
de los problemas que viven, convirtiéndose en moralismo
vacio. Los laicos sienten que la huida de la escucha
sincera proviene del miedo a tener que comprometerse
pastoralmente. Un sentimiento similar crece cuando los
obispos no tienen tiempo para hablar y escuchar a los fieles
(DCS 33).

Deahiqueelarte de escucharrequiera formaciony experiencia,
asi como poner a nuestra disposiciéon los medios necesarios para
evitar discusiones vacfas basadas en opiniones o guerras culturales,
tales como “favorecer la difusién mas completa de la informacidn,
permitir la consulta y la expresiéon serena de puntos de vista
diversos, apoyar el estudio que lleva a la maduracién de las ideas,
enmarcar el intercambio y la deliberaciéon que conducen a la toma
de decisiones, favorecer la retroalimentacién para comprender las
orientaciones tomadas, etc”**.

Teol6gicamente, esta experiencia de escuchar y ser escuchado
revela algo mas profundo como es el reconocimiento del otro y
la otra, la conciencia de una dignidad bautismal comun y de una
responsabilidad compartida en todo lo que concierne a la vida y
la misién de la Iglesia. Asf lo recoge el Documento para la etapa
continental: “las practicas de la sinodalidad vivida han constituido
un momento crucial y precioso para darse cuenta de cémo todos,
por el bautismo, compartimos la dignidad y la vocacién comun
de participar en la vida de la Iglesia (CE Etiopfa). Esta referencia

34

Gilles ROUTHIER, “La synodalité dans 1'Eglise locale”, Scripta Theologica 48 (2016)
695-696.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

fundacional al bautismo no se da en términos abstractos, sino como
una identidad realmente percibida” (DEC 22). Lo que ha surgido
a través de las muchas voces que se han escuchado durante el
camino sinodal es una recepcion vivida del texto y del espiritu del
Vaticano II, pues “al presentar a la Iglesia como pueblo de Dios,
el Concilio tomé inmediatamente una posicién, mas fundamental
que la distincién organica y funcional entre jerarquia y laicos, y
considerd lo que es comun a todos: el bautismo (...). En la Iglesia de
Dios, esta igualdad fundamental de todos es el hecho primordial. No
hay superbautismo, ni castas, ni privilegios (Gal 3, 28)"*. Podemos
apreciar aqui un llamado a imaginar una vida eclesial construida y
evaluada por todos y todas en razén de la horizontalidad que surge
de la dignidad bautismal®®. El documento sobre el Sensus fidei en la
vida de la Iglesia de 1a Comision Teoldgica Internacional lo expresa
con las siguientes palabras:

existe una verdadera igualdad en cuanto a la dignidad de
todos los fieles, porque a través de su bautismo todos han
renacido en Cristo. En virtud de esta igualdad todos, segin
su propia condicion y oficio, cooperan a la edificaciéon del
Cuerpo de Cristo. Por lo tanto, todos los fieles tienen el
derecho, y a veces incluso el deber, en razén de su propio
conocimiento, competencia y prestigio, de manifestar a los
pastores sagrados su opinion sobre aquello que pertenece al
bien de la Iglesia®’.

55 Card. Léon-Joseph SUENENS, La corresponsabilidad en la Iglesia hoy, Desclée de Brouwer,

Bilbao, 1969, 27.

Quien mas ha desarrollado la recepcion de la eclesiologia del Pueblo de Dios en América
Latina es el tedlogo argentino Carlos Maria Galli. Al hablar del estado de su recepcion
actual, el autor explica como el Papa Francisco halogrado una lectura unificada de Lumen
gentium, Gaudium et spes y Ad gentes. Dos importantes obras al respecto son: “Il Popolo
di Dio missionario: la ricezione della Lumen Gentium in America Latina”, en Giovanni
Tangorra, La Chiesa, mistero e missione: a cinquant anni dalla Lumen gentium (1964-
2014), Lateran University Press, Citta di Vaticano 2016, 251-290; y la actualizacion de
esta eclesiologia a la luz del Papa Francisco la desarrolla en: “La reforma misionera de
la Iglesia segtin el papa Francisco. La eclesiologia del Pueblo de Dios”, en Carlos M. GALLI
y Antonio SPADARO (eds.), La reforma y las reformas en la Iglesia, Sal Terrae, Santander
2016, 51-77.

Comision Teoldgica Internacional, El sensus fidei en la vida de la Iglesia, BAC, Madrid
2014, n.120.

583

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

o

4

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

Durante la primera fase de consultaciéon del Sinodo sobre la
Sinodalidad, encontramos esta misma toma de conciencia. Algunos
decian como “la experiencia realizada [...] ha ayudado a redescubrir
lacorresponsabilidad que brota de la dignidad bautismal y hadejado
emerger la posibilidad de superar una visién de Iglesia construida
en torno al ministerio ordenado para avanzar hacia una Iglesia
‘toda ella ministerial’, que es comunion de carismas y ministerios
diferentes” (CE Italia) (DEC 67). Es una referencia fundacional
al bautismo en términos no abstractos, sino como una identidad
realmente percibida” (DEC 22). Sin embargo, también se reconoce
que “la teologia bautismal que impulsé el Concilio Vaticano II, base
de la corresponsabilidad en la misién, no ha sido suficientemente
desarrollada y, por tanto, la mayoria de los bautizados no sienten
una plena identificacién con la Iglesia (CE México) (DEC 66).

Como se puede apreciar en lo expuesto, la corresponsabilidad
es esencial para una Iglesia sinodal porque es la forma en que
los derechos y deberes bautismales son ejercidos por todos los
miembros de la Iglesia para poder ser y llegar a ser Pueblo de
Dios. El cardenal Suenens explicé, luego del Concilio, que: “si
se nos preguntara cudl consideramos que es la semilla de vida
derivada del concilio mas fecunda en consecuencias pastorales,
responderiamos sin dudarlo: es el redescubrimiento del pueblo
de Dios como totalidad, como una tnica realidad; y luego, a modo
de consecuencia, la corresponsabilidad que ello implica para cada
miembro de la Iglesia”®®. Por tanto, en una Iglesia sinodal todas las
dindmicas comunicativas no son un fin en si mismas, ni pueden
vivirse de forma fragmentada. Ellas tienen una finalidad especifica:
tomar consejo y aprender de lo escuchado, y éste es un deber propio
de quienes ejercen la autoridad de manera corresponsable, porque
“la corresponsabilidad de todos en la misién de la Iglesia se refiere
al ejercicio del poder en la Iglesia, que ha de ejercerse siempre de

manera sinodal, guiados por el sensus fidelium”*.

Card. Léon-Joseph SUENENS, La corresponsabilidad en la Iglesia hoy, Desclée de Brouwer,
Bilbao, 1969, 27.

Agenor BRIGHENTI, “O exercicio do ministério presbiteral e a corresponsabilidade na
missdo da Igreja’, Seminarios 231 (2022) 215.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

RESTITUTIO. UN NUEVO PASO EN EL GIRO ECLESIOLOGICO
ACTUAL

La recepcién actual de la teologia y la practica del sensus
fidei no se limita a lo aqui expuesto. En el actual proceso sinodal
(2021-2024) ha surgido una nueva dinamica comunicativa. Se ha
llamado restitutio, que significa restaurar o devolver [en espafiol:
restitucion; en italiano: restituzione] lo que fue escuchado y
discernido por todos y por algunos en las Iglesias locales y a
partir de sus realidades propias. De este modo, la restitutio entra
a formar parte del modo de proceder de una Iglesia sinodal que
debe buscar siempre el consenso de todo el Pueblo de Dios a
través de procesos organicos de interaccion y comunicacién
entre todos. Esta novedad se ha puesto en practica hoy a través
del modo como que se ha concebido el objetivo del Documento
para la etapa continental (DEC). Es decir, este “recoge y restituye
[restitutio] a las Iglesias locales lo que ha dicho el Pueblo de
Dios de todo el mundo. [Esto] pretende guiarnos y permitirnos
profundizar en nuestro discernimiento” (DEC 105). Asi, se abre
otro camino para seguir desarrollando e institucionalizando la
teologia y la practica del sensus fidei en un nuevo modelo eclesial de
proceder sinodal.

Eclesiol6gicamente, detrds de esta nueva dindmica subyace la
comprension de la Iglesia como “Pueblo de Dios encarnado en los
pueblos de la tierra, cada uno de los cuales tiene su propia cultura”
(Evangelii Gaudium 115), que corresponde a “la percepcion del
Vaticano II, segin la cual la particularidad sociocultural de una
region (AG 22) forma parte de la definicién teolégica de una Iglesia
local”*. Aqui es pertinente recordar lo que Karl Rahner llamé
el gran desafio de la Iglesia después del Concilio: convertirse en
una Weltkirche —Iglesia mundial—, que significa que la Iglesia
Universal sélo existe en comunidades concretas y encarnadas que

0 Hervé Legrand, “Iglesia(s) local(es), Iglesias regionales o particulares, Iglesia catdlica’,
en Juan Carlos SCANNONE y otros (eds.), [glesia universal. Iglesias particulares, Argentina
2000, 139.

585

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘




5

o

6

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani

(]

son visibles a través de sus propias formas socioculturales*’. Ala luz
de esta valoracién eclesioldgica, podemos sostener que la restitutio
supone un primer paso hacia una visiéon y una praxis que permitan
reconocer y potenciar las particularidades teoldgicas, litirgicas,
espirituales, pastorales y canonicas en cada lugar socio-cultural
donde la Iglesia existe (EN 62, LG 23, UR 4, AG 19).

Otranovedad de la restitutio es que no termina necesariamente
en un proceso de recepcién o apropiacion. Ella estd concebida segin
el principio por el cual “el proceso sinodal tiene su punto de partida
y también su punto de llegada en el Pueblo de Dios” (Episcopalis
Communio 1) y este proceso puede continuar hasta que se alcance
un consenso de todo el Pueblo de Dios. Las palabras del Cardenal
Grech durante la inauguraciéon del Sinodo sobre la Sinodalidad
son esclarecedoras:

(Qué pasariasi, en lugar de terminar la asamblea entregando
el documento final al Santo Padre, diéramos otro paso,
el de devolver las conclusiones de la asamblea sinodal a
las Iglesias particulares de las que parti6é todo el proceso
sinodal? En este caso, el documento final irfa al Obispo de
Roma, que es siempre y universalmente reconocido como el
que emite los decretos establecidos por Concilios y Sinodos,
ya acompafiados del consenso de todas las Iglesias. Ademas,
el consenso sobre el documento no podria limitarse sélo
al placet del obispo, sino extenderse al pueblo de Dios
al que convoc6d de nuevo para cerrar el proceso sinodal
abierto el 17 de octubre de 2021. En este caso, el Obispo
de Roma, principio de unidad de todos los bautizados y de
todos los obispos, recibiria un documento que manifiesta
conjuntamente el consentimiento del Pueblo de Dios y del
Colegio Episcopal: seria un acto de manifestacion del sensus

# 0 la Iglesia ve y reconoce estas diferencias esenciales de las otras culturas, en el

seno de las cuales debe llegar a ser Iglesia mundial, y de ese reconocimiento saca las
consecuencias necesarias con audacia paulina, o bien permanece como una Iglesia
occidental, a fin de cuentas, traicionando de esta manera el sentido que ha tenido el
Vaticano II”. Karl RAHNER, “Theologische Grundinterpretation des II. Vatikanischen
Konzils”, Schriften zur Theologie. Band 14, Benzinger Verlag, Einsiedeln 1980, 298.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

omnium fidelium, que seria también al mismo tiempo un
acto de magisterio de los obispos dispersos por el mundo en
comunién con el Papa*.

Segun esta visidn, la restitutio comprende la realizacion de
procesos de consensos eclesiales hasta alcanzar el consenso de todo
el Pueblo de Dios. Este se lograria “si una decisién es asumida por
la comunidad de creyentes en su conjunto, entonces esta decisién
lleva el sello de su validez: bajo las circunstancias dadas, en la
situacién histérica existente, bajo la presuposicién de las formas y
las condiciones generales del conocimiento y el pensamiento, esta
decisién debe verse asiy no de otra forma. El consensus ecclesiae lo
confirma”*. El consenso no se construye desde arriba, sino desde
abajo y de una forma poliédrica que evita toda homogeneidad; no
es elaborado s6lo por algunos, sino por todos; no es lineal, sino
circular y procesual; y al volver a las Iglesias locales, mediante la
restitucion o devoluciéon de lo dicho por el pueblo, se reconocen
publicamente las voces de los fieles, que tienen derecho a verificar
(accountability) lo recogido para discernirlo de nuevo hasta
alcanzar el consensus omnium populo dei.

Una consecuencia clara de esta dindmica comunicativa basada
en procesos, es que en una Iglesia sinodal la construccién del
consenso no puede concebirse s6lo como el consensus omnium
fidelium —o el consenso entre todos los fieles de forma genérica—
como si los creyentes (christifideles) fueran sujetos sin identidades
y estilos de vida diversos, o como si el consenso se refiriera s6lo a un
procedimiento o a un método. En el marco de la eclesiologia de las
Iglesias locales, el consenso ha de construirse sobre las diferencias
identitarias que definen a cada christifideles como miembro de
un pueblo-cultura e integrando la diversidad de género. De lo
contrario, el consenso se convertira en un medio para justificar

2 Card. Mario GRECH, Momento de reflexién para el inicio del proceso sinodal. Mensaje del

Cardenal Mario Grech, 21 de octubre de 2021 https://www.synod.va/content/dam/
synod/document/common/opening/12.-MESSAGGIO_GRECH-IT.pdf
Peter HUNERMANN, “Lumen Gentium Kommentiert von Peter Hiinerman”, en Peter
HUNERMANN und Bernd Jochen HILBERATH (eds.), Herders Theologischer Kommentar
zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Herder, Freiburg 2004, Vol. 2, 440.

43

587

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

0

8

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

nuevos procesos de homogeneizacién eclesial y colonizaciéon
cultural, como sucedié en el segundo milenio. Una Iglesia sinodal
construye comunién sin anular la diversidad intercultural. Esto
supone, como en el primer milenio, la posibilidad de diferentes
liturgias, teologias, espiritualidades y ministerios que reconozcan
e integren las diversidades que constituyen lo humano, desde
las socioculturales hasta las de género. Podemos sostener que el
alcance y la finalidad de la restitutio es construir el consensus totius
populi**, es decir, de todo el Pueblo de Dios, pero desde la concrecién
de sus miltiples formas culturales con todas sus ricas y diversas
implicaciones para el desarrollo de la vida y la misién de la vida
eclesial en cada lugar.

La restitutio necesita de un método propio, ya que la escuchay
el discernimiento adquieren relevanciay cumplen surazénde seren
la fase de la consultacidn que inicia cada proceso sinodal. Para ello,
es necesario replantearnos la duologia traditio-receptio afiadiendo
un tercer elemento: traditio-receptio-restitutio. En los procesos
de recepcién el sensus fidei estd relacionado con el desarrollo de
la tradicién y suele ser ejercitado de modo lineal hasta llegar a la
implementaciéon de lo recepcionado. Sin embargo, el proceso de
restitucion se da en el marco de una tensién dindmica y creativa que
sea capaz de mantener la unidad en la diversidad. Primero, porque
se trata de llegar al consenso de todos los fieles sin perjudicar la
comunién entre ellos. Es decir, manteniendo el equilibrio entre
el consensus fidelium y la communio fidelium. Segundo, porque
lograr el consenso de toda la Iglesia no debe anular la comunién
entre las Iglesias. A saber, que el consensus ecclesiae no vaya en
detrimento de la diversidad propia de la communio ecclesiarum®.

* La expresion la desarrollo también en: Rafael Luciani, “Reforma, conversion pastoral y

sinodalidad. Un nuevo modo eclesial de proceder”, Rafael LuciaNi (ed.), En camino hacia
una Iglesia Sinodal: de Pablo VI a Francisco, PPC, Madrid 2020, 165-189.

Sin referirse ni conocer esta nueva dinamica comunicativa, Legrand sefiala algunas
cuestiones que pueden aplicarse para comprenderla: “en otras épocas histdricas, las
Iglesias son ante todo sujetos de recepcion en el marco de la communio ecclesiarum. En
definitiva, ;no se debe expresar de forma mas clara y decisiva la recepcion y la comunién
eclesial, cuya expresién mas explicita es la sinodalidad? Es decir, ;no deben ser los lugares
e instrumentos privilegiados del proceso de recepcion los distintos concilios en los

45



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

Dichas tensiones son propias del acto de restitucion, el cual conlleva
a repensar la articulacién existente entre todos, algunos y uno, de
un modo circular, reciproco y permanente, antes que lineal o
piramidal*. Esto requerird una conciencia y madurez eclesial que
sepa distinguir entre el consenso y la comunién, y un método o
modo de proceder en consecuencia.

La Comision Teolégica Internacional ofrece dos textos
relevantes al respecto. Por una parte, sefiala “la circularidad
entre el sensus fidei con el que estdn marcados todos los fieles, el
discernimiento obrado en diversos niveles de realizaciéon de la
sinodalidad y la autoridad de quien ejerce el ministerio pastoral
de la unidad y del gobierno”*’. Por otra parte, define la finalidad
de un proceso sinodal que no es otro que lograr un acuerdo en el
discernimiento de laverdad ya que “la sinodalidad, como dimensién
constitutiva de la Iglesia, se expresa en la circularidad dindmica del
consensus fidelium, de la colegialidad episcopal y del primado del
Obispo de Roma”*. La restitutio inserta, pues, el binomio traditio-
receptio en un proceso permanente de desarrollo y evolucion del

que se expresa la comunion de fe de las Iglesias, ya sea regional o universal? O también,
¢no son los sinodos diocesanos y érganos analogos los que explicitan la comunién local
de todos?”. Herve LEGRAND, “Reception, sensus fidelium, and synodal life: an effort at
articulation”, Jurist 57 (1997) 412.

En mi opinion, la tedloga que ofrece una de las reflexiones mejor articuladas sobre la
triada todos-algunos-uno en lo que se refiere a los procesos decisionales en la Iglesia
es la italiana Serena Noceti. Cf. “Elaborare decisioni nella Chiesa. Una riflessione
ecclesiologica’, en Riccardo BATTOCCHIO-LIVIO TONELLO (eds.), Sinodalitda. Dimensione
della Chiesa, pratiche nella Chiesa, Messaggero, Padova 2020, 242-247.

“..Esta circularidad promueve la dignidad bautismal y la corresponsabilidad de todos,
valoriza la presencia de los carismas infundidos por el Espiritu Santo en el Pueblo
de Dios, reconoce el ministerio especifico de los Pastores en comunién colegial y
jerarquica con el Obispo de Roma, garantizando que los procesos y los actos sinodales se
desarrollen con fidelidad al depositum fidei y en actitud de escucha al Espiritu Santo para
la renovacion de la mision de la Iglesia”. (CTI Sin, 72).

46

47

4“3 sinodalidad, como dimensién constitutiva de la Iglesia, se expresa en la circularidad

dinamica del consensus fidelium, de la colegialidad episcopal y del primado del Obispo
de Roma. La Iglesia, afirmada sobre este fundamento, es interpelada en todo tiempo por
circunstancias y desafios concretos, y para responder a todo esto de una manera fiel
al depositum fidei y con una apertura creativa a la voz del Espiritu, esta llamada a activar
la escucha de todos los sujetos que en su conjunto forman el Pueblo de Dios para llegar a
un acuerdo en el discernimiento de la verdad y en el camino de la misién” (CTI Sin, 94).

589

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

©

0

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

deposito de la fe ala luz de la inculturacion del Kerygma cristiano®.
Aqui se encuentra el corazén de la eclesiologia pneumatoldgica
que permite superar el modelo piramidal y ofrece una dinamica
poliédrica y reciproca por la que toda la vida eclesial se vive en un
estado permanente y procesual de conversion o eclesiogénesis.

Si, como hemos dicho, la novedad del giro eclesiolégico
actual se encuentra en la lectura entrelazada de Lumen gentium
12 (sensus fidei) y 23 (Iglesias locales), entonces esto significa
que la Iglesia se define no s6lo por ser Pueblo de Dios (dimensién
constitutiva), sino sobre todo por constituirse en Pueblo de Dios
(dimensidn constituyente) en cada lugar, tiempo y época. Por tanto,
la circularidad e interaccién entre traditio, receptio y restitutio
continua con ulteriores procesos y fases de consultacién, escucha,
discernimiento comunitario y elaboracion de decisiones que
permitan construir la communio totius populi como condicién
previa para proceder al acto de toma de decisiones que exprese y
represente el consensus omnium populo dei. Esta es la forma mas
adecuada de consenso eclesial en una Iglesia sinodal.

Finalmente, larestituciéna cada portio Populi Deidelorecogido
durante los procesos de consultay escucha, permite a todos los fieles
ejercer un acto de reconocimiento, verificacion y corroboracion que
cualifique el consenso de todo el Pueblo de Dios en una Iglesia de
Iglesias. Esta practica no es nueva. La encontramos en la tradiciéon
de la Iglesia. Es el caso de la regla de oro de San Cipriano que
reza: Nihil sine consilio vestro et sine consensu plebis mea privatim
sententia gerere. Para este obispo, el consejo del presbiterio y el
consenso con el pueblo configuraron su ejercicio episcopal. Tuvo
que idear métodos que hicieran posible este modo de proceder,
ya que no tomaba una decision hasta que no se alcanzara un

* Rahner explica como “existe de hecho una evolucién del dogma, como lo prueba el modo

efectivo de obrar en la Iglesia en la predicacion de su doctrina (...). La inteleccién real de
lo revelado y su apropiacién existencial por el hombre necesitan absolutamente que las
proposiciones de fe oidas originariamente se traduzcan en proposiciones que relacionan
lo oido con la situacion histdrico-espiritual del hombre que las oye”. Karl RAHNER, “Sobre
el problema de la evolucién del dogma”, Escritos de teologia, Cristiandad, Madrid 2000,
Tomo I, 59.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

consenso con todo el pueblo. Esto significaba, concretamente, que
a veces tenia que repetir una y otra vez los procesos de consulta,
escucha, discernimiento y elaboracién de las decisiones. Cada
proceso sucesivo llevaba a una nueva profundizacién de lo vivido
previamente. La construccion del consenso no se entendia como un
proceso lineal ni piramidal.

San Cipriano tenia incluso practicas que hoy podrian ponerse
como ejemplo de responsabilidad eclesial o accountability, hasta
el punto de implicar a la comunidad en la eleccién de los obispos.
En una de sus cartas sinodales encontramos una clara muestra
de ello: “Dios manda que el sacerdote sea elegido en presencia de
todo el pueblo, es decir, ensefia y manifiesta que las consagraciones
episcopales no deben hacerse sino con conocimiento del pueblo y
en su presencia, para que en presencia del pueblo se descubran
los delitos de los malos o los méritos de los buenos y asi, con el
sufragio y examen de todos, la ordenacion sea justa y legitima”’.
Este es quiza el punto culminante, no exento de complejidad, de la
actual recepcion del sensus fidei fidelium. Uno en el que tenemos que
aprender a recuperar y poner en practica el principio clasico con
el que iniciamos esta reflexiéon y que aporta el valor fundamental
que nos ofrece esta nueva dindmica comunicativa llamada
restitutio: “lo que afecta a todos debe ser tratado y aprobado
por todos”.

CONCLUSION ABIERTA

Terminemos evocando las palabras de Pablo VI en su discurso
de apertura de la segunda sesidn del Concilio, el 29 de septiembre
de 1963. El Papa expreso el “deseo, la necesidad y el deber de la
Iglesia de dar por fin una definicién mas completa de si misma”. En
esta nueva fase de la recepcidén del Concilio, nos encontramos ante
el desafio de construir una Iglesia sinodal para el tercer milenio,
avanzando en la hermenéutica y la recepcion de la Iglesia como

5% CARTA SINODAL DEL CONCILIO DE CARTAGO (254), In causa Basilidis et Martialis Cyprianus,

Epistulae, 67.1V, 2.

591

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

©

2

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

Pueblo de Dios que camina junto en cadalugary tiempo. Esto lograra
realizarse si construimos un nuevo modelo institucional inspirado
en una eclesialidad sinodal capaz de madurar la articulacién entre
todos (Pueblo de Dios), algunos (colegialidad) y uno (primacia).

El objetivo es alcanzar una efectiva sinodalizacién de toda la
vida eclesial, y no quedarse en meras modificaciones formales o
procedimentales aisladas. Es aqui donde el papel de la teologia y
de la practica del sensus fidei encuentra hoy su lugar y su desafio, ya
que comporta las dindmicas mas adecuadas para la reconfiguraciéon
permanente de toda la vida y la misién de la Iglesia. Este modo
sinodal de proceder vincula a todos los sujetos eclesiales entre si
por la accién del Espiritu y con el fin de caminar juntos.

Podemos concluir con las palabras de Francisco a la Diécesis
de Roma, antes de la apertura del Sinodo sobre la Sinodalidad:
“el tema de la sinodalidad no es s6lo un capitulo de un tratado
de eclesiologia; menos ain es una moda pasajera, un eslogan o
un nuevo término para usar y explotar en nuestras reuniones.
No. La sinodalidad expresa la naturaleza de la Iglesia, su forma,
su estilo y su mision. Asi, cuando hablamos de Iglesia sinodal, no
debemos considerar ese titulo como uno entre otros o como una
forma de concebir la Iglesia con vistas a alternativas (...). Sigo lo
que podemos considerar el primer y mas importante manual de
eclesiologia, el libro de los Hechos de los Apdstoles”. Estamos,
pues, ante el gran desafio que representa la sinodalizacién de toda
la Iglesia a nivel de las relaciones, las dindmicas comunicativas y
las estructuras eclesiales. La restitutio es un paso adelante para dar
forma institucional a este desafio que el Espiritu nos pide para la
Iglesia del tercer milenio.

51 Discurso del Santo Padre Francisco a los fieles de la didcesis de Roma, Aula Pablo VI

(sabado, 18 de septiembre de 2021). Recuperado de https://www.vatican.va/content/
francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210918-fedeli-diocesiroma.
html



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ACTA SYNODALIA SACROSANCTI CONCILII OECUMENICI VATICANI II.
Typis Polyglottis Vaticanis, Ciudad del Vaticano, 1970.

BATTOCCHIO, Riccardo - TONELLO, Livio (eds.), Sinodalita. Dimensione
della Chiesa, pratiche nella Chiesa, Messaggero, Padova 2020.

BEAL, John P. “The consultation in Church governance”, Canon Law
Society of America Proceedings 68 (2006) 38.

BEINERT, Wolfgang. “Bedeutung und Begriindung des Glaubensinnes
(sensus fidei) als eine dogmatischen Erkenntniskriterium”,
Catholica 25 (1971) 293.

. “Der Glaubenssinn der Glaubigenin Theologie und
Dogmengeschichte. Ein Uberblick”, en D. Wiederkehr (ed.),
Der Glaubenssinn des Gottesvolkes — Konkurrent oder Partner
des Lehramts? Herder, Freiburg, 1994, 66-131.

BORRAS, Alphonse. “La sinodalidad como elaboracién conjunta
de decisiones: salir del punto muerto del votum tantum
consultivum”, Revista Teologia 135 (2021) 106.

BRIGHENTI, Agenor. “O exercicio do ministério presbiteral e a
corresponsabilidade na missao da Igreja”, Seminarios 231
(2022) 215.

BURKHARD, John. “Sensus fidei: Meaning, Role and Future of a
Teaching of Vatican 11", Louvain Studies 17 (1992) 18-34.

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL. El sensus fidei en la vida de la
Iglesia, BAC, Madrid 2014.

. La sinodalidad en la vida y en la misién de la Iglesia
(2018). Recuperado de https://www.vatican.va/roman_
curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_
20180302_sinodalita_sp.html

Consgjo EpiscopAL LATINOAMERICANO, CELAM. Renovacién y
reestructuracién del CELAM. Bogota: CELAM, 2021.

593

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

©

4

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

CONGAR, Yves. Jalones para una teologia del laicado, Editorial Estela,
Barcelona 1963.

. “La Iglesia como Pueblo de Dios”, Concilium 1 (1965) 9-33.

CONGREGACION PARA LOS OBISPOS. Directorio para el ministerio
pastoral de los Obispos “Apostolorum Successores” de 2004.
Recuperado de  https://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cbishops/documents/rc_con_cbishops_
doc_20040222_apostolorum-successores_sp.html

CONSEJ0 MUNDIAL DE IGLESIAS. Guidelines for the conduct of
the meetings of the World Council of Churches, (2006)
https://www.oikoumene.org/es/resources/documents/
guidelines-for-the-conduct-of-meetings-of-the-wcc

Entrevista al Cardenal Mario Grech, EI Observatorio Romano, 21 de
mayo de 2021 https://www.vaticannews.va/es/vaticano/
news/2021-05/sinodo-obispos-entrevista-cardenal-grech.
html

FrRANcCIScO, Papa. Discurso con motivo del XXV aniversario del
Catecismo de la Iglesia Catdlica (Octubre 11, 2017) https://
www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/
october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-
nuova-evangelizzazione.html

. Discurso del Santo Padre Francisco alos fieles de la di6cesis
de Roma, Aula Pablo VI (sabado, 18 de septiembre de 2021).
Recuperado de https://www.vatican.va/content/francesco/
es/speeches/2021/september/documents/20210918-
fedeli-diocesiroma.html

. Discurso para la Conmemoracion del 50 Aniversario de la
institucioén del Sinodo de los Obispos, 17 de octubre de 2015
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/
2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-
anniversario-sinodo.html

GiL HELLIN, FrRANcIsco. Concilii Vaticani II Synopsis. Constitutio
Dogmatica De Ecclesia Lumen Gentium, Libreria Editrice
Vaticana, 1995.



] El corazon de la recepcion actual de la eclesiologia del Pueblo de Dios

GRECH, Mario. Momento de reflexion para el inicio del proceso sinodal.
Mensaje del Cardenal Mario Grech, 21 de octubre de 2021.

HUNERMANN, Peter und Hilberath, JocHEN, Bernd (eds.), Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil,
Herder, Freiburg 2004, Vol. 2.

LEGRAND, Herve. “Reception, sensus fidelium, and synodal life: an
effort at articulation”, Jurist 57 (1997) 412.

Lucianig, Rafael (ed.), En camino hacia una Iglesia Sinodal: de Pablo
VI a Francisco, PPC, Madrid 2020.

Luciang, Rafael. “La sinodalita come processo di riconfigurazione
teologico-culturale delle chiese locali”, Credere Oggi 247
(2022) 113-132.

May, Peter De. “Sharing in the threefold office of Christ. A different
matter for laity and priests? The tria munera in Lumen
gentium, Presbyterorum ordinis, Apostolicam actuositatem
and Ad gentes”, en A. M. Mayer (ed.), The Letter and the Spirit
on the forgotten Documents of Vatican I, Peeters, Leuven
2018, 155-179.

NOCET], Serena. “Sensus fidelium e dinamiche ecclesiali”, en Marriage
Family and Spirituality 23 (2017) 86-98. Esp. 89-91.

. “La costituzione gerarchica della Chiesa e in particolare
I'episcopato”, Serena Noceti - Roberto Repole (eds.),
Commentario ai documenti del Vaticano II, EDB, Bologna,
2015, Vol. 2, Capitulo 3.

PaLAzz71, Felix. La tierra en el cielo. Disertacién sobre el dogma de
la Asuncién de la Beata Virgen Maria, Universidad Catolica
Andrés Bello, Caracas 2007. Esp. 129-143.

QUINTA CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO
Y DEL CARIBE (mayo 13-31 2007) Documento Conclusivo de
Aparecida. Bogota: CELAM, 2007.

RAHNER, Karl. Escritos de teologia, Cristiandad, Madrid 2000, Tomo L.

595

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘



5

©

6

medellin 185 / Septiembre - diciembre (2022) ‘

Rafael Luciani
[ ]

ROUTHIER, Gilles. “Evangile et modele de sociabilité”, Laval
théologique et philosophique 51/1 (1995) 69.

. “La synodalité dans 1'Eglise locale”, Scripta Theologica 48
(2016) 695-696.

RusH, Ormond. “Sinodalidad, tradiciéon y consenso”, R. Luciani, S.
Noceti, C. Schickendantz, Sinodalidad y reforma. Un desafio
eclesial, PPC, Madrid 2022, 285-322.

SCANNONE, Juan Carlos (Ed.), Iglesia universal. Iglesias particulares,
San Pablo, Buenos Aires, 2000.

SCHICKENDANTZ, Carlos. “A la biisqueda de una completa definicion
de si misma. Identidad eclesial y reforma de la Iglesia en el
Vaticano II", Teologia y vida 61/2 (2020) 99-130.

SPADARO, Antonio - GALLI, Carlos Maria (eds.), La reforma y las
reformas en la Iglesia, Sal Terrae, Santander 2016.

SPADARO, Antonio - GALLI, Carlos Maria. For a missionary reform of
the Church, Paulist Press, NJ 2017.

SUENENS, L. ]., La corresponsabilidad en la Iglesia de hoy, Desclée de
Brouwer, Bilbao, 1969.

TANGORRA, Giovanni. La Chiesa, mistero e missione: a cinquant anni
dalla Lumen gentium (1964-2014), Lateran University Press,
Citta di Vaticano 2016.

VILLEMIN, Laurent. “La Constitution Lumen gentium et sa réception”,
Revue Théologique de Louvain 45 (2014) 329-359.

VILLEMIN, Laurent. “Theology of the Relation of the Bishop to His
Diocese in the Ceremonial of Bishops”, The Jurist 68 (2008)
408-417.

VitaLl, Dario. Lumen Gentium. Storia, Commento, Recezione,
Studium, Roma 2012.



Ik

/

Biblia, Teologia y Pastoral para América Latina y el Caribe

ecle

189

CENTRO DE FORMACION

CEBITEPAL

Vol. XLVIIl N.° 185 septiembre - diciembre de 2022
Bogota - Colombia ISSN: 0121-4977

Francisco

10 anos de caminada.
Reflexiones desde
América Latina y el Caribe

Por una lglesia sinodal

comunidn | participacién | misién





